
        
            
                
            
        

    
Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 1 of 274

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên

Quyển 1

印光 法 師文 鈔 參 編

卷 一

Chuyển ngữ: Bửu Quang tự đệ tử Như Hòa

Giảo chánh: Minh Tiến & Huệ Trang

(theo bản in của Cổ Tấn Báo Ân Niệm Phật Đường, năm 2002)

Lời tựa cho lần ấn hành theo phương pháp Ảnh Ấn

Văn  do  chuyên  chở  đạo  mà  thường  cùng  tồn  tại  với  đạo.  Lý  đáng  nên 

như thế, nhưng Sự lại không luôn như vậy. Văn chương trong các sách vở 

đáng coi là khuôn mẫu hoặc những bài ca tụng cao nhã chẳng phải là chuyên 

chở đạo ư? Lửa Tần1 bốc lên, bèn bị diệt sạch cả, nhưng diệt là diệt những 

thẻ  sách2,  chứ  chẳng  diệt  được  sách  vở  cất  giấu  trong  vách  nhà3  hay  trong 

lòng người. Vì thế khi nhà Hán hưng khởi, văn chương, kinh điển xưa nay 

liền nối tiếp nhau xuất hiện trở lại; do vậy, thấy được rằng  “nếu đạo vẫn tồn 

 tại thì văn cũng tồn tại!”  

Văn Sao của tổ Ấn Quang hoằng dương trọn vẹn Tam Tạng, dẫn chứng 

rộng rãi từ Ngũ Kinh, ba căn nương theo sách ấy dấy lòng tin, theo những 

nẻo  khác  nhau  cùng  về  Tịnh  Độ.  Sách  ấy  chuyên  chở  đạo  lý  [là  chuyện 

đương nhiên] cần gì phải nói nữa! Do vậy, hai bộ Chánh Biên và Tục Biên 

phổ biến trong thiên hạ, bảy mươi năm qua độ người vô số, nhưng bản thảo 

Tam  Biên  do  họ  La  biên  tập  vừa  xong  liền  bị  giấu  kín  cả  mấy  chục  năm 

chẳng xuất hiện trong cõi đời, biết nói sao đây? 

Tiên  sư  Tuyết  Lư  lão  nhân4  xưa  kia  từng  phụng  sự  Tổ  Sư,  vâng  mạng 

lệnh  chuyên  hoằng  dương  Tịnh  pháp;  núi  sông  đổi  sắc,  vượt  biển  đến  Đài 

Trung,  sáng  lập  Liên  Xã,  y  giáo  phụng  hành,  Văn  Sao  Chánh  Biên  và  Tục 

1 Năm 213 trước Công Nguyên, Tần Thủy Hoàng hạ lệnh đốt sách chôn Nho sĩ (Sử gọi là “phần 

thư khanh nho”). Sau khi thống nhất Trung Hoa, nhằm dễ bề thống trị dân chúng, đương nhiên 

cần phải triệt hạ những tư tưởng có thể gây nguy hại cho oai quyền thống trị của nhà Tần; do vậy, 

thừa tướng Lý Tư đã xin Tần Thủy Hoàng hạ chỉ thiêu hủy toàn bộ sách vở của bách gia chư tử, 

những ai lén tàng trữ đều bị xử tử. Đồng thời hạ lệnh chôn sống hơn 460 Nho sĩ và phương sĩ để 

diệt tận gốc tư tưởng học thuyết cũ. 

2 Thời ấy chưa có giấy, sách phải viết lên những thẻ tre hoặc thẻ gỗ, gọi là “Giản Sách”. 

3 Dân chúng vẫn lén lút cất giữ sách vở bằng cách chôn giấu trong vách. 

4 Tuyết Lư là biệt hiệu của lão cư sĩ Lý Bỉnh Nam. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 2 of 274

Biên cùng với Gia Ngôn Lục, Tinh Hoa Lục5 nhiều lần được ấn hành biếu 

tặng, nhưng chẳng tìm được Tam Biên. Về sau do Phật Giáo Thư Cục phát 

hành bộ Toàn Tập của Tổ Sư, trong ấy có Tam Biên do pháp sư Quảng Định 

biên tập, và theo lời đồn đại bản Tam Biên do họ La biên tập vốn được cất 

giữ  tại  Linh  Nham  Sơn  Tự  ở  Tô  Châu  đã  bị  hủy  hoại  cùng  với  chùa  miếu 

trong cơn binh hỏa, đáng than vô cùng! 

Ngóng  tin  cách  biển,  nghe  nói  nguyên  cảo  [Tam  Biên]  may  mắn  thoát 

khỏi tai ương, lại còn được khắc in. Về mặt Lý cố nhiên đáng tin, nhưng nơi 

mặt Sự vẫn còn hồ nghi; liên hữu Đài Trung liền cậy người sang Linh Nham 

chứng  thực  điều  ấy,  thỉnh  về  Liên  Xã.  Đọc  lời  Bạt,  mới  biết  Linh  Nham 

sau cơn hỏa hoạn, nguyên cảo này được cất tại Tàng Kinh Lâu, trong rương 

đựng bộ Càn Long Đại Tạng Kinh khắc vào đời Thanh, do hòa thượng Minh 

Học phát hiện, cho xuất bản. Năm Canh Ngọ (1990), gặp dịp kỷ niệm tròn 

năm mươi năm Tổ Sư về Tây, [Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên] được 

Quảng Hóa Tự ở Bồ Điền, Phước Kiến ấn hành. Tứ chúng hân hoan, khen là 

chuyện hiếm có! 

Chao ôi! Văn của Tổ Sư giống như rồng vậy chăng? Hoặc ẩn, hoặc thấy, 

chẳng biết lúc nào! Nay đã được thấy, ắt sẽ bay lên tận trời, tuôn mưa pháp 

lớn, thấm nhuần khắp quần sanh. Ngay lập tức, Đài Trung Liên Xã liền cho 

in  lại  bằng  phương  pháp  Ảnh  Ấn  để  lưu  truyền  hòng  thỏa  nguyện  cũ,  vui 

mừng vô lượng. Ngoài ra còn có bảy lá thư [phúc đáp của đại sư Ấn Quang] 

để  trong bọc hành lý của tiên sư đang được cất giữ tại Tuyết Lư Kỷ Niệm 

Đường  ở  [Đài  Trung]  Liên  Xã,  người  biên  tập  cũng  cho  in  kèm  theo  [bộ 

Tam Biên này] để khỏi bị thất lạc. Ấn hành cần phải có lời tựa, [do vậy tôi] 

kính cẩn thuật nhân duyên Ảnh Ấn để tùy hỷ vậy. 

Đài Trung, Mạnh Đông năm Nhâm Thân 

(Trung Hoa Dân Quốc năm thứ 81 - 1992), 

Tịnh nghiệp đệ tử Lô Giang Từ Tỉnh Dân kính đề

5 Tức là bộ Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục, tức là tác phẩm tập hợp những câu quan 

trọng, tinh túy nhất trích từ hai bộ Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tăng Quảng Chánh Biên và Tục 

Biên.  Cuốn  này  do  Lý  Tịnh  Thông  biên  soạn,  do  hai  vị  pháp  sư  Liễu  Nhiên  và  Đức  Sâm  cùng 

giám  định.  Theo  ngu  ý,  cuốn  này  chọn  lọc  không  tinh  tường  bằng  bộ  Ấn  Quang  Pháp  Sư  Gia 

Ngôn Lục của ông Lý Viên Tịnh. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 3 of 274

Lời tựa cho bộ Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên

Linh  Nham  Ấn  Quang  lão  pháp  sư  nghiêm  trì  giới  luật,  hoằng  dương 

Tịnh Độ, lời lẽ làm pháp tắc cho cõi đời, hành vi làm khuôn mẫu cho đạo, 

dùng văn tự Bát Nhã rộng độ mọi loài, mưa pháp tuôn khắp, tứ chúng suy 

tôn là vị Tổ thứ mười ba của Liên Tông. Từ thời cận đại đến nay, [quả thật 

là một nhân vật] chưa từng có. Bản thân tôi từ thuở nhược quan (hai mươi 

tuổi) phát nguyện quy y đức Phật, tự xét thiện căn nhỏ nhoi, mỏng manh, cứ 

lần  khân  mãi  không  thành  tựu  gì!  Năm  Dân  Quốc  31  (1942),  ngoại  nhân 

khinh rẻ, xâm lăng [Trung Hoa], sinh linh lầm than, các nỗi khổ chen nhau 

nung đốt không thể nào dứt dẹp được, đọc lại Văn Sao, giật mình, tỉnh ngộ, 

bèn quy mạng, gieo tấm lòng thành, niệm Phật, ăn chay, những điều này đều 

do Văn Sao ban cho vậy. 

Sau  này,  ngẫu  nhiên  ở  chỗ  cư  sĩ  Đinh  Phước  Bảo,  thấy  được  hơn  hai 

mươi lá thư của Sư đều là những lá thư chưa được sao chép, chưa đưa vào 

hai cuốn Văn Sao Chánh Biên và Tục Biên. Do đó, nghĩ di cảo chính là pháp 

nhũ được gởi gắm, há nên để mặc cho thất lạc, bèn cẩn thận chép lại để giữ 

bản sao, đấy chính là bước khởi đầu cho việc biên tập bộ sách này vậy. Sau 

khi Sư về Tây, Hoằng Hóa Nguyệt San6 trưng cầu di cảo, thư đáp lời trưng 

cầu nườm nượp gởi về, thu được thật phong phú. Nhiều nhất là hòa thượng 

6 Hoằng Hóa nguyệt san là một tạp chí được phát hành mỗi tháng của Ấn Quang Đại Sư Kỷ Niệm 

Hội, do cư sĩ Chung Huệ Thành làm chủ bút, pháp sư Đức Sâm làm chủ nhiệm. Số đầu tiên được 

phát  hành  vào  ngày  mồng  Một  tháng  Bảy  năm  1941.  Đến  tháng  Năm  1949,  tạp  chí  này  được 

Hoằng Hóa Xã đứng ra chịu trách nhiệm xuất bản và do ông Du Hữu Duy làm chủ nhiệm kiêm 

chủ  bút.  Đến  tháng  Hai  năm  1956,  tạp  chí  này  được  giao  cho  Hiệp  Hội  Phật  Giáo  Thượng  Hải 

quản trị, Duy Hữu Duy tiếp tục làm Tổng biên tập. Đến tháng Bảy năm 1958, nguyệt san bị chính 

quyền Hoa Lục đình bản. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 4 of 274

7  Pháp  sư  Diệu  Chân  (1895-1967),  tên  ngoài  đời  là  Vạn  Chánh  Tài,  pháp  danh  là  Diệu  Chân, 

pháp tự là Đạt Ngộ, người huyện Táo Dương, tỉnh Hồ Bắc. Năm lên mười tám tuổi, khi cha mẹ 

Diệu 

ép 

Chân7

phải lấy 



vợ, ở  Linh 

Sư vốn  Nham, 

mang chí  pháp 

xuất 

sư 

gia 

Tu 

liền 

Luân 

trốn qua  ở  Hàng 

huyện Tùy  Châu 

xin 

đều 

xuống 

cho 

tóc tại  [chúng 

chùa Tung 

Sơn ở Đàm Trấn, rồi đến thọ giới tại chùa Pháp Vũ ở Phổ Đà trong năm ấy. Sau khi thọ Cụ Túc 

Giới, Sư trở về chùa Tung Sơn, học tập giáo nghĩa với Bổn Sư. Hai năm sau, được sự chấp thuận 

của Bổn Sư, pháp sư bèn đi hành cước tham học khắp nơi. Sư từng đến chùa Quán Tông núi Tứ 

Minh để học giáo nghĩa Thiên Thai, được trúng tuyển vào học ở Quán Tông Học Xã của pháp sư 

Đế Nhàn. Pháp sư Diệu Chân học tại đó ba năm, tốt nghiệp năm 1920. Năm 1923, pháp sư Trì 

Tùng từ Nhật Bản trở về Trung Hoa, pháp sư Diệu Chân bèn theo học Đông Mật với pháp sư Trì 

Tùng. Không lâu sau, pháp sư Trì Tùng sang Vũ Hán hoằng pháp; khi ấy, pháp sư Từ Châu đang 

làm hiệu trưởng Pháp Giới Học Viện tại chùa Hưng Phước ở Thường Thục bèn mời Diệu Chân 

đến  giữ  nhiệm  vụ  Giám  Học.  Khi  ngài  Từ  Châu  vì  sức  yếu  lắm  bệnh,  từ  nhiệm  chức  vụ  hiệu 

trưởng Pháp Giới Học Viện, xin về Linh Nham dưỡng bệnh, Diệu Chân cũng theo về Linh Nham 

để săn sóc. Lúc ấy, pháp sư Giới Trần đang làm Trụ Trì chùa Linh Nham. Mùa Xuân năm sau, 

pháp  sư  Giới  Trần  nhận  lời  về  Côn  Minh  hoằng  hóa,  pháp  sư  Từ  Châu  nhận  lời  thỉnh  của  hòa 

thượng  Chân  Đạt  tiếp  nhận  chức  vụ  Trụ  Trì  Linh  Nham;  ngài  Từ  Châu  bèn  cử  Diệu  Chân  làm 

Giám  Viện.  Chính  pháp  sư  Diệu  Chân  đã  định  ra  chương  trình  mở  Phật  Thất  quanh  năm,  thực 

hiện đúng Tông chỉ do Tổ Ấn Quang đề xướng cũng như chịu trách nhiệm kiến tạo Linh Nham, 

quản trị tăng chúng. Người ta thường nghĩ Tổ Ấn Quang khai sáng đạo tràng Tịnh nghiệp Linh 

Nham, chứ thật ra, theo Linh Nham Sơn Chí, đạo tràng này do hòa thượng Chân Đạt khai sáng, 

rồi tuân theo lời dạy của Tổ Ấn Quang, hòa thượng Chân Đạt biến Linh Nham thành đạo tràng 

đầu tiên chuyên tu Tịnh nghiệp theo đúng Tông chỉ do Tổ Ấn Quang đề xướng; Tổ Ấn Quang chỉ 

đóng  vai  trò  Cố  Vấn  Đạo  Sư.  Tuy  chỉ  là  Giám  Viện,  pháp  sư  Diệu  Chân  đảm  nhiệm  phần  lớn 

công việc của một vị Trụ Trì: xây cất, hoạch định chương trình đào tạo, quản chúng, trông nom 

mọi việc lớn nhỏ trong chùa. Thoạt đầu, để tiện việc in sách, Tổ Ấn Quang rời Phổ Đà đến ở chùa 

Thái Bình của hòa thượng Chân Đạt. Sau này, do ngày càng bị thư từ gởi tới quá nhiều, Tổ tính 

lánh phiền bỏ sang Hương Cảng bế quan, hòa thượng Chân Đạt cùng các vị cư sĩ hộ pháp như 

Quan Quýnh Chi, Trầm Tỉnh Thúc, Triệu Vân Thiều thương nghị, khẩn cầu Tổ hãy về bế quan tại 

chùa Báo Quốc ở Tô Châu (chùa này cũng do hòa thượng Chân Đạt quản nhiệm, thầy Minh Đạo 

làm Giám Viện). Đến tháng Hai năm 1937, do sự biến Lư Cầu Kiều, quân Nhật tấn công Trung 

Hoa, ném bom vùng Hoa Nam, lo lắng cho sự an nguy của Tổ, các vị Chân Đạt, Đức Sâm, Liễu 

Nhiên, Diệu Chân v.v… van nài Tổ về trú ngụ tại Linh Nham. Từ tạ không được, Tổ chấp nhận 

dời về sống tại Linh Nham vào tháng Hai năm 1937. Khi Tổ về Linh Nham, Tăng chúng hâm mộ 

Tịnh nghiệp kéo về xin nhập chúng tại Linh Nham ngày càng đông hơn, trách nhiệm Giám Viện 

của Diệu Chân vô cùng nặng nề nhưng Sư vẫn châu toàn. Ngày Hai Mươi Bảy tháng Mười (âm 

lịch)  năm  1940,  Tổ  Ấn  Quang  đã  tám  mươi  tuổi,  khoảng  bảy  giờ  sáng  từ  căn  phòng  bế  quan 

chống  gậy  vào  nhà  tắm,  chợt  vấp  chân  té,  mọi  người  kinh  hoảng,  mời  cư  sĩ  Ngô  Vô  Sanh  đến 

khám ngay lập tức, nhưng xét nghiệm thấy Tổ không bị thương Tổn gì, tinh thần vẫn minh mẫn 

như thường. Sáng ngày Hai Mươi Tám, sau khi dùng cơm sáng và cơm trưa như thường lệ, sau 

bữa Ngọ, Tổ đột nhiên gọi các vị chấp sự trong núi và những cư sĩ đang có mặt trong chùa độ hơn 

ba chục người, đến nói:  “Chức vụ Trụ Trì Linh Nham không thể bỏ trống lâu hơn nữa, hãy thỉnh 

 thầy Diệu Chân đảm nhiệm” . Mọi người vâng lệnh, đề nghị chọn ngày mồng Chín tháng Mười 

Một làm lễ tấn sơn cho Diệu Chân. Tổ bảo “lâu quá”, cuối cùng mọi người đề nghị ngày mồng 

Một tháng Mười Một, Tổ nói: “Thôi cũng được!” Hai hôm sau, hòa thượng Chân Đạt từ Thượng 

Hải tới, Tổ cậy hòa thượng Chân Đạt lo liệu lễ tấn sơn. Rạng sáng ngày mồng Bốn tháng Mười 

Một, Tổ ngồi ngay ngắn niệm Phật, đến ba giờ chiều, thầy Diệu Chân ghé thăm, Tổ dạy:   “Ông 

 nên duy trì đạo tràng, hoằng dương Tịnh Độ, đừng học theo lối kẻ cả” , rồi không nói gì nữa, khe 

khẽ niệm Phật. Đến năm giờ, Đại Sư mỉm cười an nhiên vãng sanh giữa tiếng niệm Phật của đại 

chúng. Diệu Chân tiếp tục sự nghiệp duy trì đạo tràng Linh Nham theo đúng giáo huấn của Tổ, 

Sư còn lập ra Linh Nham Sơn Tự Tây Phương Nghiên Cứu Xã, sau này đổi tên thành Linh Nham 

Sơn Tự Tịnh Tông Phật Học Uyển để hoằng dương Tịnh Tông và đào tạo tăng tài. Sư còn cho lập 

nông trường sau Linh Nham để chùa có thể tự túc lương thực, đồng thời tiến hành những công tác 

từ thiện như nuôi dạy cô nhi, chữa bệnh miễn phí, phát thuốc, thí cháo cho dân nghèo v.v… Khi 

Trung Quốc Phật Giáo Hiệp Hội thành lập dưới thời Cộng Hòa Nhân Dân Trung Hoa, đại chúng 

suy cử Diệu Chân làm Lý Sự Trưởng và phó chủ tịch hội Phật Giáo Giang Tô. Sư viên tịch năm 

1967, thọ 73 tuổi, hạ lạp 56 năm. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 5 of 274

tôi] đọc những lá thư họ giữ được. Các nơi gởi tặng bản gốc hoặc bản sao 

cũng  chẳng  dưới  bốn  năm  chục  người.  Thảm  đạm  sưu  tập  tìm  tòi,  tính  ra 

được gần bảy trăm bức thư, một trăm ba mươi bài tạp văn, những bài văn ấy 

chẳng kém gì những bài đã được đưa vào bộ Tăng Quảng Văn Sao, [tôi biên 

tập thành sách] đặt tựa đề Văn Sao Đệ Tam Biên, trân trọng thu gom cất giữ 

để  đợi  duyên  thù  thắng.  Nếu  sách  được  xuất  hiện  trong  cõi  đời  sẽ  giúp  đỡ 

lớn lao cho việc hoằng dương Tịnh Tông và ủng hộ, duy trì pháp môn. Sao 

chép suốt mấy năm, luôn khư khư một ý niệm nhỏ nhoi:  “Nguyện ba ngàn 

 cõi  phương  Đông,  gieo  sen  chín  phẩm  nơi  trời  Tây  Phương” ,  cùng  được 

thấm nhuần pháp ích, cùng lên được bờ giác. 

Mồng Bốn tháng Mười Một năm Canh Dần (1950), 

Kỷ niệm mười năm ngày lão pháp sư viên tịch, 

Tư thục đệ tử8 Thượng Ngu La Ung Hồng Đào đảnh lễ cung kính viết lời tựa

GHI THÊM

 Bộ Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên được ấn hành lần này là bản 

 duy  nhất  được  cất  giữ  tại  Linh  Nham  Sơn  ở  Tô  Châu,  vốn  là  di  cảo  do  cư 

 sĩ La Hồng Đào biên tập, pháp sư Huệ Dung chép lại thành bản cẩn thận, 

 ghép thêm vào đó hai thiên Thượng Hải Hộ Quốc Tức Tai Pháp Hội Pháp 

 Ngữ và Đức Dục Khải Mông; do [hai bản này] đã sớm được lưu hành riêng 

 nên ông La không đưa vào bản thảo. Quy cách trình bày ấn loát nhất loạt 

 lấy hai bộ Văn Sao Sơ Biên và Tục Biên làm chuẩn. Do trình độ [hữu hạn] 

 của  những  đồng  nhân  làm  công  tác  giảo  chánh,  đối  chiếu,  khó  thể  tránh 

 được  sai  sót,  ngưỡng  mong  mười  phương  Tăng  -  tục,  thầy,  bạn  chẳng  tiếc 

 công chỉ dạy để sửa đổi khi tái bản, khôn ngăn tột bực tha thiết khẩn cầu. 

 Chùa Quảng Hóa tại Bồ Điền, Phước Kiến kính bạch

 (Giữa Đông năm 1990)

8 Ông La Ung Hồng Đào chưa hề được đích thân học với Tổ Ấn Quang, chỉ do đọc Văn Sao sau 

khi Tổ đã mất mà tu tập theo giáo huấn của Ngài nên được gọi là “tư thục đệ tử”. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 6 of 274

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên

Quyển 1

1. Đại Sư tự thuật 

Mùa  Đông  năm  Dân  Quốc  28  (1939),  người  ngoại  quốc  họ  X…  đến 

Linh Nham yết kiến đại sư có lời thưa hỏi, cùng nhau dùng bút mực để trò 

chuyện, đại sư tự lược thuật cuộc đời và hạnh nguyện như sau:

a) Cuộc đời: 

Xuất  gia  năm  Quang  Tự  thứ  bảy  (1881),  thọ  giới  năm  Quang  Tự  thứ 

tám (1882). Năm Quang Tự 12 (1886) đến Hồng Loa Sơn ở Bắc Kinh. Năm 

Quang Tự 17 (1891) dời sang chùa Viên Quảng tại Bắc Kinh. Năm Quang 

Tự 19 (1893) đến ăn nhờ ở đậu chùa Pháp Vũ thuộc Phổ Đà Sơn tỉnh Chiết 

Giang, suốt ba mươi năm chẳng đảm nhiệm chuyện gì. Đến năm Dân Quốc 

17  (1928)  có  đệ  tử  quy  y  ở  Quảng  Đông  tính  thỉnh  tôi  sang  Hương  Cảng, 

liền rời Phổ Đà, tạm ngụ tại chùa Thái Bình ở Thượng Hải. Mùa Xuân năm 

Dân Quốc 18 (1929) tính rời đi nhưng vì chuyện in sách chưa xong [phải ở 

lại]. Năm Dân Quốc 19 (1930) đến bế quan tại chùa Báo Quốc ở Tô Châu. 

Tháng Mười năm Dân Quốc 26 (1937), tỵ nạn sang Linh Nham đã tròn hai 

năm.  Hiện  thời  đã  sống  buổi  sáng  không  đảm  bảo  được  buổi  tối,  chờ  chết 

mà thôi! Năm mươi chín năm từng trải như vậy đó. Suốt cả một đời chẳng 

cùng  ai  kết  xã,  ngay  đến  cả  hội  Phật  giáo  Trung  Quốc  cũng  chẳng  ghi  tên 

làm hội viên. 

b) Những việc xảy ra gần đây: 

Từ  khi  đến  Linh  Nham,  bất  cứ  danh  lam  thắng  cảnh  nào,  tôi  cũng  đều 

chẳng  tới  xem,  bởi  chí  chỉ  mong  vãng  sanh,  chẳng  bận  tâm  đến  danh  lam 

thắng cảnh. 

c) Việc làm 

Mỗi ngày lượng theo sức mình niệm Phật và trì chú Đại Bi để làm căn 

cứ  tự  lợi,  lợi  tha.  Suốt  đời  chẳng  thâu  nhận  một  đệ  tử  xuất  gia  nào,  chẳng 

nhận làm Trụ Trì chùa nào cả! 

d) Chủ nghĩa và giáo nghĩa niệm Phật 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 7 of 274

Đối  với  hết  thảy  mọi  người  đều  dùng  “tín  nguyện  niệm  Phật  cầu  sanh 

Tây Phương” để khuyên nhủ, bất luận xuất gia hay tại gia, ai nấy đều phải 

chú trọng trọn hết bổn phận con người, gặp cha nói từ, gặp con nói hiếu, anh 

nhường, em kính, chồng hòa, vợ thuận, chủ nhân từ, tớ trung thành. Bất luận 

người sang hay kẻ hèn đều dùng những điều này để bảo ban, khiến cho hết 

thảy mọi người trước hết làm một người hiền, người lành trong thế gian, ngõ 

hầu cậy vào Phật từ lực siêu phàm nhập thánh, vãng sanh Tây Phương! Trọn 

chẳng  nói  với  người  khác  những  lời  lẽ  lớn  lao  khiến  họ  không  thực  hiện 

được, mặc cho người ta bảo mình là hạng Tăng chỉ biết cơm cháo, trăm sự 

không làm được điều gì. Đại lược là như vậy đó! 

2. Thư trả lời đại sư Hoằng Nhất 

Hôm  qua,  nhận  được  thư  và  bản  tụng  văn  cũ  lẫn  mới,  đọc  không  thấy 

chỗ nào sai. Trong thư nhắc đến tình huống dụng tâm quá độ, Quang đã sớm 

đoán  biết  chuyện  này,  do  vậy  đã  viết  một  lá  thư  khuyên  Sư  đừng  làm  như 

thế. Do Sư quá tỉ mỉ, thường có những chỗ không cần phải thật dốc sức mà 

Sư vẫn chẳng chịu không dốc sức, đến nỗi bị thương tổn! Xét theo sắc lực 

của Sư, có lẽ nên lắng lòng chuyên nhất niệm Phật, những giáo điển khác và 

những sách đang được lưu truyền hiện thời, nhất loạt đừng xem tới để khỏi 

bị phân tâm, bị tổn hại vô ích. Người biết xử sự đúng thời phải hiểu thời cơ, 

sự việc, chuyện gì Sư với tôi chẳng thể gánh vác được thì hãy nên lánh mình 

ra  ngoài,  để  mặc  đó  đừng  hỏi  đến  nữa,  nhất  tâm  niệm  Phật  để  mong  mình 

lẫn người đều được lợi ích thật sự, ấy mới là phương cách độc nhất vô nhị 

vậy! 

3. Thư gởi Chân Đạt lão hòa thượng 

Ba  bốn  chục  năm  qua  Quang  được  huynh  chiếu  cố,  chăm  nom,  khôn 

ngăn cảm kích. Sáng nay tinh thần uể oải như sắp chết; do vậy, gần như đem 

tất cả những chuyện bận bịu tại Thượng Hải giao hết cho pháp sư Đức Sâm. 

Qua hai tiếng sau lại cảm thấy chẳng sao cả, tuy chưa chết ngay nhưng cũng 

khó  tránh  khỏi  cái  chết,  chẳng  ngại  gì  bàn  soạn  sẵn.  Quang  khi  sống  tánh 

chẳng  thích  bày  vẽ  nhiều  chuyện,  chết  rồi  thì  cũng  [nên  làm  ma  chay  cho 

Quang]  giống  như  một  kẻ  tầm  thường  qua  đời.  Nếu  không,  sẽ  càng  tăng 

thêm tội lỗi cho Quang vậy! 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 8 of 274

4. Thư gởi pháp sư Đức Sâm9 (thư thứ nhất) 

Phần  Phụ  Lục  do  ông  đã  gởi  mãi  đến  sau  hai  giờ  chiều  ngày  hôm  qua 

mới giao tới, do phải trò chuyện với khách [đến thăm] đã lâu, nên không còn 

tinh thần để xem được. Sáng nay bèn đọc qua, gặp đúng lúc Mạnh Am tới 

đây  bèn  đưa  cho  xem,  [ông  ta]  khen  ngợi  không  ngớt.  Văn  Sao  Tục  Biên 

cuốn Thượng đã sắp chữ xong, nếu cuốn Hạ lại đưa thêm nhiều bài văn vào 

phần Phụ Lục thì hai cuốn sẽ dày - mỏng không đều, hãy nên đem phần sách 

này  ghép  vào  sau  cuốn  Thượng  thì  hai  cuốn  sẽ  dày  bằng  nhau.  Phần  Phụ 

Lục không nhất thiết phải đặt ở cuối cùng, đặt cuối cuốn Thượng thì cũng là 

Phụ Lục, không nhất quyết phải đặt Phụ Lục ở cuối cuốn Hạ. 

Hiện thời khoản tiền thu được từ các nơi gần đến hai vạn, dùng loại giấy 

in báo thì cũng in được cỡ chừng hai vạn cuốn là cùng. Nếu dùng loại giấy 

Mao Biên thì một vạn đồng chỉ in được ba bốn ngàn bộ! Tấm lòng của Lạc 

cư sĩ có thể nói là tận thiện, tiếc rằng [ông ta] chưa biết nên làm thế nào cho 

thích hợp với thời thế. Từ khi in sách đến nay, Quang chẳng dùng loại giấy 

Mao Biên, huống là loại giấy in báo! Về sau, do loại giấy Mao Thái dòn gãy 

quá nhiều, in ra một vài năm đã biến thành mớ giấy lộn để bán [ve chai], mà 

giá loại giấy ấy vẫn tính vào chi phí in sách [khá đáng kể]. Huống chi những 

chỗ sản xuất giấy ở Phước Kiến, Giang Tây đều gặp nạn chiến tranh, vì thế 

chỉ  nên  dùng  giấy  in  báo  [để  in  sách].  Ông  Lạc  trọn  chẳng  hiểu  nỗi  lòng 

Quang,  hơn  một  vạn  bộ  sách  ở  chỗ  ấn  loát  cảm  thấy  rất  nhiều,  nhưng  nếu 

9 Pháp Sư Đức Sâm (1883-1962) tên thật là Dương Long, người huyện Hưng Quốc tỉnh Giang 

Tây, có chí xuất gia từ lúc mới lớn, nhưng mãi đến năm 1912 mới được thỏa nguyện xuống tóc 

với hòa thượng Kim Thái chùa Báo Ân huyện Trường Đinh tỉnh Phước Kiến, rồi thọ Cụ Túc Giới 

tại chùa Đại Thừa huyện Ninh Đô (Phước Kiến) vào năm 1913. Pháp sư Liễu Nhiên cũng cùng 

thọ giới trong Tam Đàn Đại Giới này. Năm 1921, Sư cùng với sư Liễu Nhiên kết thành đồng bạn 

đi tham học các nơi. Năm 1922, đến chùa Pháp Vũ núi Phổ Đà, gặp được Tổ Ấn Quang, Tổ biết 

hai người là pháp khí của Tông Tịnh Độ, hết sức khuyên dạy, bảo ban chuyên tu Tịnh nghiệp. Tổ 

lại còn đích thân đến gặp hòa thượng Văn Chất xin cho hai người được ở lại Tàng Kinh Các chùa 

Pháp Vũ để tu học và nghiên cứu kinh điển. Từ đấy, hai vị phát nguyện trọn đời theo hầu dưới gối 

Tổ Ấn Quang. Do giúp Tổ giảo duyệt kinh sách, pháp sư Đức Sâm đọc bản truyện ký về Tổ do cư 

sĩ Mã Khế Tây biên soạn mà Tổ không thèm đọc, vứt bỏ đó, mới biết Tổng Thống Từ Thế Xương 

của chánh quyền Dân Quốc thời ấy đã từng ban tặng Tổ một tấm biển ngạch với bốn chữ Ngộ 

Triệt Viên Minh, bèn đem chuyện ấy hỏi Tổ. Tổ quở:  “Ngộ còn chưa được, nói chi viên minh? 

 Mù quáng bịa chuyện, khiến tôi thêm xấu hổ”.  Mãi về sau, Đức Sâm thấy trên đại điện tấm biển 

ấy được Trụ Trì chùa Pháp Vũ cho treo vào một chỗ rất khuất, nếu không chú ý sẽ không thấy 

được! Năm 1930, Tổ Ấn Quang thành lập Hoằng Hóa Xã thuộc Thượng Hải Tịnh Nghiệp Xã để 

lưu thông kinh sách, Tổ đã giao cho Đức Sâm trông nom mọi việc tại Tịnh Nghiệp Xã và Hoằng 

Hóa Xã. Khi Tổ về bế quan tại Tô Châu, Đức Sâm cũng dời Hoằng Hóa Xã từ Thượng Hải về 

Tô Châu để có dịp luôn theo hầu hạ. Chỉ đến khi chiến tranh Trung - Nhật nổ ra, đường bưu điện 

không bảo đảm, vâng theo lời dạy của Tổ, Sư đành ở lại Thượng Hải để lo giảo chánh, ấn tống 

kinh sách. Suốt hai mươi năm sau đó, Đức Sâm tận tụy đảm trách nhiệm vụ ấn loát, phát hành 

những  kinh  sách  do  Tổ  đã  giám  định  hoặc  trước  tác.  Năm  1940,  Tổ  viên  tịch,  đại  chúng  thành 

lập  Ấn  Quang  Đại  Sư  Vĩnh  Cửu  Kỷ  Niệm  Hội,  suy  cử  sư  Đức  Sâm  làm  phó  hội  trưởng.  Năm 

1946, Đức Sâm tuổi đã 64, cảm thấy vô thường sắp tới, từ tạ mọi nhiệm vụ trong Hoằng Hóa Xã, 

bế  quan  tu  Tịnh  nghiệp  cho  đến  khi  viên  tịch  vào  ngày  Mười  Sáu  tháng  Mười  năm  Nhâm  Dần 

(1962), thọ 81 tuổi, giới lạp bốn mươi chín năm. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 9 of 274

chia ra gởi đi, quả thật là quá ít! 

Lời bàn luận của ông Lạc thuộc về pháp tắc thông thường trong thời thế 

thái  bình,  còn  ý  kiến  của  Quang  thuộc  phương  pháp  quyền  biến  trong  thời 

thế đói kém, loạn lạc. Không chấp nhất thì đôi đằng đều hợp lý, hễ chấp nhất 

thì đôi đằng đều chẳng trọn vẹn. Nay tôi nói một thí dụ để làm sáng tỏ nghĩa 

này. Ví như có người trong lúc gạo châu củi quế đem mười vạn cứu đói. Do 

mười vạn có hạn, dân đói vô cùng, hãy nên dùng lương thực giá rẻ hơn một 

chút ngõ hầu cứu giúp được lâu hơn và giúp được nhiều dân nghèo hơn. Nếu 

dùng loại lương thực hạng nhất, tuy về mặt tốt lành thì hết sức tốt lành đấy, 

nhưng sau khi hết tiền thì sẽ làm như thế nào đây? 

Văn Sao khiến cho người ta cảm động, phát tâm không ít, chẳng phải là 

vì giấy in tốt. Trước khi tròn sáu mươi tuổi, ông Trịnh Triết Hầu oán thù đức 

Phật; năm sáu mươi tuổi, ông ta đọc Văn Sao, từ đấy bỏ mặc những thuyết 

của  Hàn,  Âu,  Trình,  Châu  trước  kia,  cực  lực  đề  xướng  Phật  pháp.  Đủ  biết 

muốn thật sự làm lợi cho người khác, hãy nên chú trọng nơi lưu truyền rộng 

rãi. Có người bảo hễ [sách được in quá] nhiều sẽ bị người ta coi thường, bị 

tổn hại vô ích. Phải biết rằng: Kinh Phật, sách Nho chẳng thể nào hoàn toàn 

không  có  chuyện  bị  coi  rẻ  thì  sách  của  bọn  phàm  phu  nghiệp  lực  chúng  ta 

làm sao có thể trọn không bị coi rẻ cho được? Hiện thời, trong ngoài nước 

người tin Phật đông đảo, cố nhiên chẳng cần phải lo xa như thế! Hãy nghĩ 

đến chuyện bậc đại thông gia ở nhằm nơi không có Phật pháp vẫn bị khổ vì 

không  biết  đến  Phật  pháp,  như  Tăng,  Tả,  Lý,  Diêm   (Diêm  Đan  Sơ  là  người  ở 

 Triều Ấp, từng làm Phó Tướng, con người cực thuần hậu, không báng Phật, nhưng cũng 

 trọn  chẳng  nghiên  cứu)  đều  là  những  người  không  báng  Phật  mà  cũng  chẳng 

biết đến Phật pháp, chẳng đáng buồn ư? Mong hãy sáng suốt soi xét thì may 

mắn lắm thay! Đừng đưa những lời lẽ này vào Văn Sao. 

5. Thư gởi pháp sư Đức Sâm (thư thứ hai) 

Phàm  tất  cả  những  khoản  tiền  ở  Thượng  Hải  đều  dùng  để  in  Văn  Sao, 

không  cần  phải  báo  rõ  từng  khoản.  Nói  chung,  Quang  chẳng  còn  sống  lâu 

nữa đâu, vì thế chuyện gì đã xong thì cho xong luôn, chuyện gì chưa xong 

cũng  coi  như  xong.  Quang  chết  rồi,  quyết  chẳng  được  [tổ  chức  tang  lễ] 

giống như những vị Tăng hiện thời, bày vẽ mù quáng, gởi cáo phó, thiết lễ 

phúng điếu, cầu [danh nhân] viết lời đề bạt, đắp cả đống phân lên đầu coi là 

vinh  dự.  Dù  sau  này  Quang  chưa  chết,  bên  ngoài  có  gởi  thư  đến,  Sư  cũng 

chẳng cần phải gởi [tới tận nơi bế quan cho Quang] nữa. Thư gởi đến nếu Sư 

bằng lòng kết duyên thì tùy ý phúc đáp. Nếu không, cứ để nguyên thư gởi 

lại. Không cần phải viết thư sang Ngũ Đài nữa đâu! [Hòa thượng] Pháp Độ 

vẫn chẳng nghĩ như vậy là đúng. Có viết cũng tự chuốc lấy phiền não, hãy 

để mặc cho ông ta minh tâm kiến tánh đi! 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 10 of 274

Kinh Dược Sư hôm nay đã gởi đi, từ rày Sư nên thương lượng với ông 

ta,  Quang  chẳng  hỏi  đến  nữa!  Từ  năm  Dân  Quốc  thứ  sáu  (1917)  trở  đi, 

Quang ngày càng bận hơn, bận không thể tưởng tượng được! Chỉ bận bịu vì 

người khác chứ công phu của chính mình hoàn toàn bê trễ. Nếu được A Di 

Đà Phật rủ lòng Từ tiếp dẫn thì là ngàn muôn phần trọn đủ rồi, còn chuyện 

viết tiểu sử, soạn bài minh, soạn lời tán dương, điếu văn, câu đối, Sư hãy bảo 

họ ngàn vạn phần đừng gom cả khối phân lớn chất lên đầu Quang tức là đã 

ban tặng cho Quang nhiều lắm rồi, xin hãy sáng suốt soi xét. Suốt mười chín 

năm Sư vất vả giúp đỡ Quang, khôn ngăn cảm tạ! Quang chết rồi, Sư cũng 

không cần phải lên núi để khỏi bị đau lòng! 

6. Thư gởi pháp sư Đức Sâm (thư thứ ba) 

Lúc  này  dường  như  chẳng  mệt  mỏi  giống  như  lúc  sáng  sớm,  chắc  là 

chưa đến nỗi chết ngay, nhưng cố nhiên không thể tránh khỏi cái chết được. 

Hãy nên bảo những người quen biết: “Quang chết rồi thì vẫn vì chính mình 

mà niệm Phật như thường lệ, chẳng cần phải niệm cho Quang!” Vì sao vậy? 

Do  nếu  vẫn  chẳng  vì  chính  mình  mà  niệm,  cứ  niệm  cho  Quang  thì  cũng 

chẳng  giúp  được  gì!  Nếu  thật  sự  vì  chính  mình  mà  niệm,  chẳng  niệm  cho 

Quang,  hóa  ra  Quang  lại  được  lợi  ích  lớn  lao.  Vì  thế,  bất  luận  người  nào, 

chuyện  nào,  đều  phải  sốt  sắng  thực  hiện  nơi  chỗ  có  lợi  ích  lớn  lao  thì  hết 

thảy những chuyện sáo rỗng, những thứ giả vờ bên ngoài đều trở thành công 

đức chân thật; người chân thật mới là đệ tử Phật. Quang thấy một vị đại lão 

chết đi, một người viết bài tán dương di ảnh như sau:  “Bậc đại hùng cao cả 

 xuất hiện trong thế gian”.  Lại có một đệ tử viết tiểu sử cho thầy là Ngọc Trụ 

có  câu:   “Hạnh  Ngài  bằng  với  hạnh  của  ngài  Vĩnh  Minh,  há  chẳng  phải  là 

 hậu  thân  của  Vĩnh  Minh  ư?”   Quang  phê  rằng:   “Đem  phàm  lạm  thánh,  tội 

 chẳng thể tha!”  

Sư Ngọc Trụ tuy tốt đẹp, nhưng sao lại có thể tán dương như vậy được? 

Nếu sư Ngọc Trụ biết, chắc sẽ đau lòng ứa lệ! Phật pháp tốt đẹp bị thói “ham 

danh ghét thật” làm hư hỏng hết. Chúng ta chẳng thể uốn nắn thói tệ đương 

thời, nào dám theo mọi người góp phần náo nhiệt gom lấy đống phân, khiến 

cho hết thảy mọi người vì mình mà gom góp cho thật nhiều ư? Những tưởng 

để  tiếng  thơm  trăm  đời,  nào  ngờ  quả  thật  đã  để  lại  tiếng  xấu  muôn  năm! 

Quang không có thật đức, nếu ca tụng, tán dương Quang tức là đã gom đống 

phân  lớn  đắp  lên  đầu  Quang,  mong  hãy  nói  với  hết  thảy  những  người  hữu 

duyên vậy. 

7. Thư gởi pháp sư Đức Sâm (thư thứ tư) 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 11 of 274

Tháng  Chạp  năm  ngoái  đã  tính  thôi  không  viết  thư  cho  [hòa  thượng 

Quảng Huệ] chùa Quảng Tế, nhưng vì Sư kèo nài, nên sáng ngày Ba Mươi 

Tết  bèn  chiều  ý  viết  thư.  Thầy  Diệu  Chân  trông  thấy,  cho  người  sao  lại, 

Quang vốn không có ý đưa thư ấy vào Tục Biên10; [vì lá thư đó] dài dòng lôi 

thôi đến năm ngàn chữ. Thoạt đầu, thư nói tới thói tệ mở hội trai tăng ngàn 

vị, sửa đổi theo quy cách khác. Trong thư nói đến chuyện tham Thiền chẳng 

dễ gì được lợi ích, lấy Ngũ Tổ Giới để làm chứng. Ngũ Tổ Giới là bậc phi 

thường nhưng vẫn chưa đoạn được Kiến Hoặc, huống là liễu sanh tử ư? Khi 

Tô Đông Pha11 trấn giữ Hàng Châu, vẫn chẳng cự tuyệt kỹ nữ, đủ thấy ông 

ta  vẫn  là  phàm  phu  đầy  dẫy  triền  phược.  Sư  hãy  đọc  kỹ,  coi  đưa  vào  sách 

được thì đưa vào, cũng chẳng cần phải chấp chặt một bề. 

Mục lực của Quang càng yếu thì thư từ càng nhiều, do vậy, trong ngày 

Lập  Xuân  tháng  Chạp  năm  ngoái,  Quang  nói  với  thầy  Diệu  Chân:  “Nếu 

thường  trụ  chịu  lo  liệu,  Quang  sẽ  chẳng  hỏi  đến  nữa.  Nếu  không,  cứ  nhất 

loạt gởi trả lại”. Thầy Diệu Chân sai người lo giùm, phàm những thư xin quy 

y, thư gởi xuông thì nhiều, cũng có những thư gởi tiền hương kính. Hai năm 

trước  đây,  phàm  những  người  đến  chùa  quy  y,  tiền  hương  kính  và  những 

khoản tiền đặc biệt gởi cho Quang đều đưa hết cho thường trụ, còn [tiền kèm 

theo]  thư  gởi  đến  thì  giao  cho  Quang.  Nay  thì  khoản  tiền  đặc  biệt  gởi  đến 

[cho Quang] liền đưa trả về cho Quang, còn tiền hương kính của người đến 

núi quy y và tiền hương kính gởi kèm theo thơ đều giao hết cho thường trụ. 

Ở Thượng Hải có ai xin pháp danh, Sư hãy thay mặt Quang viết thư cho họ, 

tiền hương kính cũng để cho Sư tiêu vặt. Chuyện ấn hành Văn Sao Tục Biên, 

Quang chẳng hỏi đến, tùy Sư liệu định. Nếu [thư của] người ở Thượng Hải 

xin pháp danh chuyển đến thì Sư cũng thay mặt Quang viết thư cho họ, cần 

gì cứ phải không có chuyện gì lại bới ra chuyện như vậy? 

Ông  Phí  Phước  Thuần  có  một  bài  viết,  ông  Hà  Phước  Hà  cũng  có  một 

trang viết nói đại lược về lợi ích của sự tiết dục: Sanh hai con đều sống được 

mười  mấy  ngày  rồi  chết,  do  lúc  ấy  ông  ta  không  tiết  dục,  nên  Tiên  Thiên 

chẳng  đủ  mà  ra!  Những  hạng  thanh  niên  ấy  coi  dục  là  vui,  lại  muốn  sanh 

ra  con  cái  mạnh  khỏe  phước  thọ,  đạt  được  kết  quả  trái  ngược,  chẳng  đáng 

buồn ư? Tháng Chạp năm ngoái, Phương Huệ Uyên có gởi thư đến, nói ông 

Thang bị bệnh nhiều lần, lại chẳng chịu kiêng những thứ sống sít, lạnh lẽo. 

Những kẻ thường cứ ăn những món chẳng nên ăn sẽ đổ bệnh, trong khi bị 

bệnh lại thường nghĩ đến vợ con, có nghĩ cũng vô ích! Đủ biết những người 

ấy do nghiệp lực nên rốt cuộc trở thành điên đảo. 

Quang tuy chưa chết nhưng vẫn nghĩ mình đã chết; vì thế, hết thảy mọi 

chuyện nếu đã chẳng thể lo liệu được thì chẳng hỏi đến nữa, từ rày tùy Sư 

quyết định. Tiền tài tại Thượng Hải Quang đều chẳng cần đến. Có sức thì in 

10 Tức lá thư gởi Hòa Thượng Quảng Huệ được đánh số 152 trong Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao 

Tục Biên, quyển Thượng. 

11 Tô Đông Pha là hậu thân của Ngũ Tổ Giới. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 12 of 274

nhiều, không đủ sức thì in ít; nếu không có sức thì đừng in, đều tùy theo tài 

lực mà làm chuẩn, chớ nên vay mượn đến nỗi bó tay nhọc lòng! Xin hãy từ 

bi thứ lỗi! Phàm đối với những ai có lòng tin, hãy nên dạy họ nhất tâm niệm 

Phật, chẳng cần phải niệm cho Quang, cũng đừng bỏ công đến thăm để khỏi 

phí tiền, phí thời gian, trọn chẳng có ích chi! 

8. Thư trả lời sư Như Sầm hỏi thay cho bạn 

Trả lời đại lược câu hỏi, chẳng thể trình bày chi tiết. 

1) Đã có Phật đường thì cần gì phải thờ Phật trong liêu phòng nữa? Con 

người  hiện  thời  quá  nửa  là  vô  ý,  hời  hợt,  nơi  điện  đường  còn  phóng  túng 

không kiêng dè, ngay đang trong lúc niệm tụng lễ bái còn dám phóng trung 

tiện  thì  trong  liêu  phòng  sẽ  càng  phóng  túng  chẳng  thể  nói  được!  Nếu  thờ 

Phật  trong  liêu  phòng  hãy  tưởng  như  Đại  Hùng  bảo  điện,  may  ra  mới  đỡ 

chuốc lấy tội lỗi! Nếu không, công rất ít, tội lỗi vô lượng! Thường thấy bậc 

pháp sư ở vào địa vị cao trọng mà vẫn chẳng nghĩ đánh trung tiện là phạm 

tội, trong lúc niệm tụng vẫn dám phạm, huống chi hàng học nhân hờ hững, 

hời hợt ư? Lời nói của tọa hạ chính là do không có cách nào khác được bèn 

tạo phương tiện cho ông ta; hãy bảo ông ta lễ bái trong chánh điện chính là 

phương pháp bậc nhất để khỏi chuốc lấy tội lỗi đấy! 

2)  Pháp  Quán  Tưởng  cũng  chẳng  hoàn  toàn  dựa  vào  tướng  bên  ngoài. 

Nếu chú trọng vào tướng bên ngoài thì Báo Thân và Hóa Thân vốn là một 

thể, sao lại có vướng mắc nơi Báo Thân và Hóa Thân? Ví như đứa con thấy 

cha mẹ mặc quần áo trịnh trọng và thấy cha mẹ mặc thường phục trọn chẳng 

nghĩ  lúc  này  là  đúng,  lúc  kia  là  sai,  hoặc  lúc  kia  là  đúng,  lúc  này  là  sai! 

Người ấy quán Phật mà có cái Thấy chấp tướng như vậy, nếu chẳng phải là 

tự khoe công phu, ắt là cố chấp chẳng thông suốt! Hạng người ấy lâu ngày 

chắc sẽ bị ma dựa, chứ không phải là bậc tu hành chân thật đâu! 

3)  Hình  tượng  nếu  có  thể  để  thờ  hoặc  cất  giữ  thì  hãy  thờ  hoặc  cất  giữ. 

Nếu  chẳng  thể  thờ  hoặc  chẳng  giữ  được  nữa  thì  hãy  thiêu  hóa  đi.  “Hủy 

 tượng đốt kinh tội cực sâu nặng”  là nói về những thứ kinh tượng có thể để 

thờ  hoặc  cất  giữ  được.  Nếu  chẳng  thể  để  thờ  hoặc  để  giữ  được  mà  vẫn  cứ 

chấp vào nghĩa này sẽ trở thành khinh nhờn! Ví như đứa con trong lúc cha 

mẹ còn sống, ắt phải tìm cách sao cho cha mẹ được an toàn. Cha mẹ mất rồi, 

ắt phải tính cách mai táng. Nếu là kẻ ngu chẳng hiểu lý, thấy người khác mai 

táng cha mẹ được coi là thực hiện lòng hiếu bèn muốn đem cha mẹ còn đang 

sống sờ sờ chôn đi cho trọn hiếu, hoặc thấy người khác phụng dưỡng cha mẹ 

là hiếu, bèn đối với cha mẹ đã chết vẫn theo quy cách phụng dưỡng thường 

nhật mà phụng dưỡng. Hai loại người này đều chẳng phải là chân hiếu! 

Kinh chẳng thể đọc được, tượng chẳng thể thờ được nữa, lẽ đương nhiên 

hãy nên thiêu đi, nhưng chớ nên làm giống như thiêu giấy chữ bình thường, 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 13 of 274

mà phải tạo ra đồ để thiêu riêng, giữ gìn nghiêm ngặt chẳng để cho tro bay 

sang chỗ khác. Đem tro ấy đựng trong túi vải may thật kín, lại bỏ thêm cát 

sạch  hoặc  đá  sạch  để  hễ  bỏ  xuống  nước  sẽ  chìm  ngay,  chẳng  đến  nỗi  giạt 

vào hai bờ. Nếu có ai ra biển, đến chỗ sâu bỏ xuống giữa biển, hoặc nơi sâu 

trong sông to thì được, chớ bỏ xuống ngòi nhỏ, rạch nhỏ. Người làm được 

như vậy là làm đúng pháp. Nếu chẳng bỏ thêm cát, đá, chắc chắn sẽ bị trôi 

giạt vào hai bờ, vẫn trở thành tội khinh nhờn. Tội ấy chẳng nhỏ đâu, nhưng 

chớ nên dùng đá dơ, ngói dơ! 

4) Bốn mươi tám nguyện của A Di Đà Phật lẽ đâu chẳng có chuyện cứu 

khổ  ách?  Quán  Âm  Bồ  Tát  tùy  cơ  chỉ  dạy,  há  lẽ  nào  chẳng  tiếp  dẫn  vãng 

sanh  Tây  Phương?  Người  niệm  Phật  lâm  chung  thấy  Phật  và  thánh  chúng 

đích  thân  đến  tiếp  dẫn,  há  nên  chấp  chết  cứng  như  thế?  Nếu  đúng  là  như 

vậy thì Phật cũng chẳng đáng gọi là Phật, Bồ Tát cũng chẳng đáng gọi là Bồ 

Tát! Sanh về Tây hãy nên lấy tín nguyện làm gốc, nếu gặp nguy hiểm bèn 

niệm Quán Âm. Có tín nguyện thì khi mạng chung quyết định sanh về Tây 

Phương, hoặc chỉ chuyên nhất niệm A Di Đà thì gặp khổ ách cũng được giải 

thoát. Những điều [cảm ứng như vậy được] sách cổ ghi chép càng khó tính 

kể. Nay trong trần lao thì chuyện gì cũng viên thông, nhưng trong tu trì thì 

chuyện gì cũng chấp chết cứng, chẳng đáng viên thông mà lại lầm lạc viên 

thông, chẳng đáng chấp trước mà cứ chấp trước chết cứng! Do điều này mà 

biển khổ sóng dậy liên tục, luân hồi không ngừng nghỉ vậy. Người có kiến 

giải như vậy khác nào trẻ nít, con người như vậy nào đáng để cùng bàn luận 

nữa! 

9. Thư trả lời pháp sư Như Sầm 

Vừa  nhận  được  thư  xong,  lại  nhận  được  Tư  Quy  Tập,  khôn  ngăn  cảm 

thán!  Do  tọa  hạ  đề  xướng  pháp  môn  Tịnh  Độ  mà  Quang  mục  lực  lẫn  tinh 

thần cả hai đều chẳng đủ, chẳng thể phụ giúp, thật là thiếu sót, tiếc nuối! Vì 

vậy  bèn  đọc  các  điều  được  đề  xướng  và  những  điều  đã  bàn  định.  Trong 

những  điều  được  bàn  định,  những  chữ  tôi  khoanh  một  vòng  tròn  nhỏ  bên 

cạnh  là  tán  thành,  hoặc  có  phê  đại  lược  một  hai  câu,  xin  hãy  châm  chước 

thêm. Chỉ có phần nói về cách niệm truy đảnh12 của sư [Hán Nguyệt] Pháp 

Tạng thì trong chỗ lợi người có ẩn tàng cái họa gây lầm lạc cho người, vàn 

muôn phần chớ nên sao lục. Dẫu bài thơ ấy hay, cũng xin nên gạt bỏ đi. 

Ông  ta  (tức  Hán  Nguyệt  Pháp  Tạng)  là  kẻ  oán  đối  trong  nhà  Phật,  lúc 

đầu thân cận tổ Mật Vân [Viên] Ngộ chùa Thiên Đồng, ngộ được đôi chút, 

bèn muốn làm bậc đệ nhất cao nhân muôn đời, tự nói mình không có thầy 

12 Truy Đảnh là cách niệm Phật liên tiếp, chưa dứt câu này đã niệm tiếp ngay câu khác, không 

xen hở chút nào, giống như câu này gối đầu lên câu kia nên gọi là “truy đảnh”. Cách này chỉ có 

thể áp dụng trong chốc lát khi vọng tưởng quá mạnh mẽ, không nên niệm trong một thời gian dài 

sẽ bị tổn khí thành bệnh. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 14 of 274

mà tự ngộ. Ngài Mật Vân muốn phó chúc pháp của mình cho ông ta, ông ta 

không chịu tiếp nhận bỏ đi. Mật Vân đuổi theo, đuổi đến chỗ nọ thì bắt kịp, 

ông ta vẫn không chịu nhận. Mật Vân ép buộc, ông ta bèn dùng Tam Huyền, 

Tam Yếu13 buộc Mật Vân đáp lời rồi mới miễn cưỡng tiếp nhận dòng pháp. 

Những  chuyện  ông  ta  nói  đều  là  xằng  bậy  bịa  ra,  nhưng  bọn  sĩ  đại  phu  lại 

tin thờ như Phật sống; kẻ nào bàn đến những chỗ phá hoại của Pháp Tạng ắt 

sẽ mắc đại họa! Vì thế trong ngữ lục của ông ta cũng như trong ngữ lục của 

bọn  học  trò  là  Hoằng  Nhẫn,  Cụ  Đức  toàn  là  những  lời  nói  nhăng  nói  cuội 

đề cao thầy, miệt thị Tổ, được lưu truyền cho đến thời Khang Hy bèn được 

ghép thêm vào Minh Tạng14 (Đại Tạng Kinh bản đời Minh). 

Đến  năm  Ung  Chánh  11  (1733),  [vua  Ung  Chánh]  soạn  các  ngữ  lục, 

hiểu rõ [ngữ lục của bọn Pháp Tạng, Hoằng Nhẫn, Cụ Đức] là sai lầm, xằng 

bậy, liền hạ lệnh hủy bản khắc và cấm ngặt lén lút cất giữ, lưu truyền. Vua 

chép lại những lời bịa đặt xằng bậy nghịch lý, trái đạo, trái luân thường của 

Pháp  Tạng,  Hoằng  Nhẫn,  Cụ  Đức  gồm  hơn  tám  mươi  đoạn,  mỗi  mỗi  đều 

quở trách [tạo thành một cuốn sách] đặt tên là Giản Ma Biện Dị Lục, gồm 

bốn quyển, hơn hai trăm trang. Văn ấy phàm những ai đọc sách xem đến đều 

13 Tam Huyền, Tam Yếu là phương pháp được Tông Lâm Tế áp dụng để tiếp dẫn học nhân. Tam 

Huyền là: 

1) Thể Trung Huyền: Lời nói hoàn toàn không bóng bẩy, chỉ căn cứ theo chân tướng và đạo lý 

của sự vật để diễn tả. 

2) Cú Trung Huyền: Lời nói chân thật chẳng dính dấp vào tình thức phân biệt, không câu nệ vào 

ngôn ngữ với mục đích khiến người học hiểu được ý nghĩa huyền diệu. 

3) Huyền Trung Huyền (Dụng Trung Huyền): Những câu nói huyền diệu xa lìa hết thảy những 

đối đãi và gông cùm ngôn ngữ. 

Tam Yếu là “lời lẽ không phân biệt, tạo tác; vào thẳng chỗ huyền áo, dứt bặt ngôn ngữ”. 

14 Minh Tạng, gọi đủ là Minh Bản Đại Tạng Kinh, hoặc Minh Bản, gồm có năm loại: 

1) Hồng Vũ Nam Tạng (Sơ Khắc Nam Tạng), được khắc theo lệnh của Minh Thái Tổ, mãi cho 

đến năm đầu niên hiệu Vĩnh Lạc (1402) mới xong, có thuyết nói là tới năm Hồng Vũ 31 (1398) 

đã khắc xong. Bản khắc xong được giữ tại chùa Báo Ân ở Nam Kinh, gồm 1.612 bộ kinh. Bản 

này cũng được bảo tồn tại chùa Khoái Hữu thuộc quận Phong Phố, Nhật Bản. 

2) Vĩnh Lạc Nam Tạng, khắc từ năm Vĩnh Lạc thứ 10 (1412) đến năm Vĩnh Lạc 15 (1417) mới 

xong, bản này cũng khắc tại Nam Kinh, nội dung giống bản Hồng Vũ nhưng được giảo chánh cẩn 

thận hơn và tăng thêm một số kinh nữa thành 1.625 bộ kinh, chia thành 6.331 quyển. 

3)  Vĩnh  Lạc  Bắc  Tạng:  cũng  được  khắc  theo  lệnh  của  Minh  Thành  Tổ,  bắt  đầu  khắc  vào  năm 

Vĩnh  Lạc  18  (1420)  mãi  cho  đến  năm  Chánh  Thống  thứ  năm  (1440)  đời  Minh  Anh  Tông  mới 

xong, gồm 1.615 bộ, tức là đã lược bỏ một số trước tác ra khỏi tạng. Về sau, tuân lệnh của mẹ vua 

Minh Thần Tông, đưa thêm 35 bộ như Hoa Nghiêm Huyền Đàm Hội Huyền Ký v.v… vào tạng, 

trở thành 1.660 bộ kinh sách. 

4) Vũ Lâm Tạng: được khắc in dưới niên hiệu Gia Tĩnh, được khắc ván tại Vũ Lâm tỉnh Chiết 

Giang, tạng này nay đã thất truyền. 

5)  Lăng  Nghiêm  Tự  Bản,  còn  gọi  là  Vạn  Lịch  Bản,  Mật  Tạng  Bản,  Gia  Hưng  Bản,  Kính  Sơn 

Bản v.v… được khắc in vào năm Vạn Lịch 14 (1586), do ngài Mật Tạng Đạo Khai phát nguyện 

đứng ra khắc in tại Kính Sơn (Chiết Giang), cuối cùng đem bản khắc về in tại chùa Lăng Nghiêm 

huyện Gia Hưng (Chiết Giang), hoàn thành cuối đời Vạn Lịch (1620). Bản này được lưu truyền 

rộng  rãi  nhất.  Sau  này,  vào  cuối  đời  Thanh  còn  bổ  sung  thêm  những  trước  tác  được  triều  đình 

chấp  thuận  cho  nhập  tạng  gọi  là  Tục  Tạng,  rồi  Hựu  Tục  Tạng  gồm  185  bộ  nữa.  Như  vậy,  bản 

Minh Tạng được Tổ Ấn Quang nói đến ở đây chính là phần Tục Tạng của tạng kinh này. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 15 of 274

tăng trưởng học thức lớn lao không chi hơn được, đối với người tham Thiền 

lại càng hữu ích  (nay những Thiền giả phần nhiều chẳng hiểu lời nói của cổ nhân, cứ 

 hiểu theo kiểu chia chẻ mặt chữ thì khí vị nhà Thiền còn chưa được nghe nữa là!) Đến 

năm Ung Chánh 13 (1735) mới hoàn thành bản thảo. Vua truyền dụ đưa bản 

ấy  nhập  tạng  để  lưu  thông,  nhưng  chưa  bao  lâu  đã  lên  làm  khách  cõi  trời. 

Càn Long kế vị, chưa thể đích thân lo liệu được, liền sai [người khác] chép 

lại cho rõ ràng để khắc ván. 

Khi ấy, bọn ngoại hộ của Pháp Tạng rất đông, Tăng, tục không dám bàn 

đến, vì thế [Giản Ma Biện Dị Lục] chưa được nhập tạng; chỉ đem lời thượng 

dụ  [của  Ung  Chánh]  đặt  vào  đầu  sách  để  làm  lời  tựa,  nhưng  chuyện  triều 

đình chẳng sai khiến tới mình, đâu ai dám lạm bàn, mà người sao chép lại 

không  hiểu  rõ  [ý  nghĩa]  lắm,  [cho  nên]  gạn  lọc  không  rõ  ràng  đến  nỗi  lời 

văn mâu thuẫn lý, hoặc có chỗ [trong nguyên cảo] viết tắt nhưng không xét 

kỹ nên chép thành sai ngoa. Như theo lối chữ Thảo, chữ Vị (謂: nói) được 

viết  thành  Vi  (為:  làm),  rốt  cuộc  hơn  một  trăm  chữ  Vị  đều  bị  khắc  thành 

chữ Vi cả! Những kinh sách của Thế Tông đã được khắc in đều giảo chánh 

đích xác, chỉ có mình sách này bị sai lầm chẳng thể đếm xiết. Ván in đã khắc 

hoàn chỉnh rồi, in ra bao nhiêu đó bộ, ban cho những vị đại thần mang tước 

vương và các cao tăng. Nhưng do bọn ngoại hộ của Pháp Tạng thế lực mạnh 

mẽ, Tăng chúng sợ mang họa, đều chẳng dám lưu truyền, đến nỗi hàng Tăng 

- tục học rộng nghe nhiều đời sau đều chẳng biết đến tên sách ấy! 

Năm Quang Tự 30 (1904), ngài Đế Nhàn thỉnh tạng kinh, sai Quang đi 

theo trông nom. Kinh đã in xong, còn phải chờ mấy ngày mới đi được; do 

vậy, tôi đến viếng các tiệm sách ở Lưu Ly Xưởng15, thấy trong một tiệm có 

hai bộ đều thỉnh hết, đem một bộ tặng cho ngài Đế Nhàn mong Ngài sẽ lưu 

thông, một bộ tự giữ. Năm Quang Tự 31 (1905), Quang tới chỗ ông Dương 

[Nhân Sơn] cư ngụ tại Nam Kinh, biết Hoằng Giáo Thư Viện của Nhật Bản 

đang ấn hành Đại Tạng Kinh, bèn cậy tiên sinh [Dương] Nhân Sơn đem bộ 

của Quang gởi sang Nhật Bản. Năm Dân Quốc thứ ba (1914), ông Địch Sở 

Thanh đến Phổ Đà, Quang khuyên ông ta lưu thông sách này, bảo ông ta nên 

xin bộ sách ấy từ chỗ ngài Đế Nhàn. Ông ta thưa: “Con có!” Hỏi do đâu mà 

có, ông ta cho biết mua được từ tiệm ve chai ở Bắc Kinh. Ông ta trở về đất 

Thân (Thượng Hải), liền giao cho nhà in, chiếu theo cách trình bày của sách 

ấy in ra một ngàn bộ theo lối thạch bản, gởi cho Quang tám bộ, giữ lại hai 

bộ, còn bao nhiêu tặng cho người hữu duyên. Quang bèn lắng lòng dựa theo 

ý nghĩa câu văn để giảo chánh. 

Năm  Dân  Quốc  thứ  bảy  (1918),  cho  khắc  ván  tại  Dương  Châu  Tàng 

Kinh Viện, in ra ba trăm bộ tặng cho người khác. Nếu như khi đường bưu 

điện thông suốt thì sẽ thỉnh thêm sách ấy mấy bộ nữa để tặng cho những vị 

15 Lưu Ly Xưởng là tên một “phố văn hóa” nổi danh ở Bắc Kinh, dọc theo con đường này toàn là 

những cửa tiệm chuyên bán các sản phẩm văn hóa và sách vở rất có giá trị. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 16 of 274

Tăng  -  tục  có  đủ  chánh  kiến.  Đọc  sách  ấy  sẽ  biết  Pháp  Tạng  là  người  như 

thế nào và lời lẽ của bọn pháp đồ ông ta phần nhiều là đặt điều bịa chuyện. 

Quang  cho  rằng  tọa  hạ  chẳng  biết  ông  ta  là  chân  hay  ngụy,  nên  mới  đưa 

[trước  tác  của  ông  ta]  vào  trong  Tư  Quy  Tập,  đời  sau  sẽ  lại  hoằng  dương 

rộng lớn pháp của ông ta, sẽ gây tổn thất lớn lao cho cả Thiền lẫn Tịnh! Nay 

tôi cũng chẳng nói đến hành vi của ông ta, nhưng dù không nhắc đến, nếu 

đọc Giản Ma Biện Dị Lục ai nấy sẽ biết rõ liền! Bưu phiếu đã quên mất số, 

xin gởi trả lại để giảm bớt lỗi của tôi! 

Trong bản thảo Tư Quy Tập, những đoạn sao lục được viết theo lối chữ 

thông tục (Tục Thể) quá nhiều, chẳng thể nêu trọn. Nhưng chữ Đoạn (段), 

theo  tương  truyền,  chữ  ấy  phần  nhiều  bị  viết  sai  thành  叚,  ở  đây  cần  phải 

sửa  cho  đúng:  Chữ  叚  tức  là  chữ  Giả  (假),  [chứ  không  phải  chữ  Đoạn]. 

Phàm những lối chữ Tục Thể, Phá Thể, Thiếp Thể, Cổ Thể16 đem dùng vào 

kinh  sách,  tôi  cảm  thấy  rất  không  cung  kính,  khiến  cho  hàng  sĩ  đại  phu  có 

học thức khinh mạn người viết lẫn người in, chẳng phải là chuyện nhỏ nhặt 

đâu! 

Cái  tên  “Ngũ  Thập  Tam  Tham”  (năm  mươi  ba  lần  tham  học)  quyết 

chẳng nên dùng vì coi đức Thế Tôn hai cõi ngang hàng phàm phu đời Mạt, 

đánh mất tôn ty quá lớn. Những lời nguyện được sao lục dưới tên đức A Di 

Đà Phật hãy nên đánh số thứ tự là nguyện thứ mấy, mỗi nguyện đều như thế, 

16 Tục Thể là một lối viết chữ Hán cho nhanh gọn phổ biến trong dân gian. Lối viết này đã hình 

thành từ thời Lục Triều, phổ biến nhất vào thời Tùy - Đường. Tục Thể về sau được áp dụng chủ 

yếu trong công cuộc xây dựng chữ Hán giản thể tại Hoa Lục. Đặc điểm của Tục Thể là bỏ bớt 

nét nếu có thể, chẳng hạn chữ Đáp (答) được viết thành 荅, Thư (書) viết thành 书, hoặc sử dụng 

những chữ có âm gần giống nhưng ít nét hơn để thay thế như Đăng (燈) viết thành 灯, Phần (墳) 

viết thành 坟. 

Có  hai  cách  hiểu  chữ  Phá:  một  là  không  hoàn  chỉnh,  hai  là  vượt  ra  ngoài  khuôn  khổ  quy  định 

một cách táo bạo, sáng tạo. Đa phần chữ Phá Thể được dùng với ý nghĩa thứ hai. Theo Thư Pháp 

Tiểu Từ Điển (Tạ Đức Hoa, Tôn Đôn Tú biên soạn, Bắc Kinh Xuất Bản Xã ấn hành) thì: “Phá 

 Thể là những chữ viết theo lối Tục Thể, hoặc vận dụng âm nghĩa giống nhau mà thành. Hoặc là 

 biến thể của lối Hành Thư, do Vương Hiến Chi đời Tấn (con của Vương Hy Chi) biến đổi lối viết 

 Hành Thư, sáng chế một lối viết riêng, biến đổi tự dạng” . Nói cách khác, Phá Thể là những kiểu 

viết tung hoành, bay bướm, tùy hứng không tuân thủ những nguyên tắc của những lối chữ truyền 

thống như Chân, Hành, Triện, Thảo, Lệ đến nỗi nếu không nghiên cứu về lối chữ này sẽ không 

thể đọc được! 

Thiếp Thể là một lối viết chuyên biệt để dành viết thiếp, gần giống với Phá Thể. 

Cổ Thể là lối viết chữ Hán theo thời cổ, thường là những chữ được viết thời Tần - Hán, thường 

rất khác với chữ hiện thời, chẳng hạn chữ Nhân (人) viết theo lối Cổ Thể sẽ giống như chữ Nhập 

(入), còn Nhập lại viết giống như chữ Bát (八). 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 17 of 274

xin hãy chú ý! Pháp Ngũ Hội Niệm Phật của Tứ Tổ17 tôi chưa hề thấy nghe, 

ngờ là do người đời sau ngụy tạo. Ông Trương Quán Bổn cho rằng pháp này 

có  thể  khiến  cho  Tịnh  Tông  hưng  thịnh,  Quang  trọn  chẳng  cho  như  vậy  là 

đúng.  Mong  hãy  châm  chước  cẩn  thận  để  quyết  định  giữ  hay  bỏ.  Tôi  vốn 

chẳng  thể  soạn  lời  tựa  cho  sách  này  vì  không  có  tinh  thần  làm  sao  nêu  tỏ 

được nghĩa lý mầu nhiệm của Tịnh Độ? Kế đó, sợ tọa hạ quở trách, chỉ viết 

những  gì  Quang  tin  tưởng  để  mong  khỏi  bị  trách  mắng,  cho  nên  khác  với 

những điều đã nói trong thư. 

10. Thư trả lời đại sư Ứng Thoát (thư thứ nhất) 

Ông tuổi mới vừa nhược quan (hai mươi) hãy nên tham học trước, chớ 

nên  bày  thói  lạ,  lộ  vẻ  kỳ,  ra  dáng  hành  hạnh  Đầu  Đà.  Có  lẽ  nên  đến  chùa 

Quốc Thanh núi Thiên Thai thân cận pháp sư Tĩnh Quyền. Hiện thời giảng 

sư có khá nhiều vị, nhưng Quang chỉ biết mỗi vị này, nên mới nói như thế; 

những vị khác Quang không biết nên chẳng dám bảo bừa ông đến thân cận 

họ! Pháp danh của bà nội và mẹ ông đã đính kèm trong thư gởi đến, mong 

ông hãy khuyên họ nhất tâm niệm Phật cầu sanh Tây Phương thì sẽ phù hợp 

với [pháp danh] Đức Thuần và Đức Nhất vậy. Từ rày, chớ nên gởi thư đến 

nữa,  gởi  đến  quyết  không  trả  lời,  cũng  đừng  đến  đất  Tô  vì  đã  không  thể  ở 

chùa  Báo  Quốc  được  thì  đất  Tô  sẽ  không  có  chùa  nào  ở  được  đâu!  Huống 

chi mười tám món đồ18 của ông khá cồng kềnh, tới - lui chẳng dễ dàng! Học 

Giáo  ở  chùa  Quốc  Thanh  núi  Thiên  Thai  dẫu  chẳng  thể  trở  thành  bậc  đại 

thông gia thì quyết cũng chẳng đến nỗi nhiễm theo thói đời bây giờ. Vì thế, 

kẻ mới phát tâm hãy nên suy xét cẩn thận rồi mới làm vậy. 

17  Tứ  Tổ  Pháp  Chiếu  có  soạn  một  tác  phẩm  mang  tựa  đề  Tịnh  Độ  Ngũ  Hội  Niệm  Phật  Tụng 

Kinh Quán Hạnh Nghi Quỹ (thường gọi tắc là Ngũ Hội Pháp Sự Nghi), ba quyển, nhưng bị thất 

truyền từ lâu. Mãi đến năm 1908, ông Pelliot người Pháp tìm được hai quyển trung và hạ của tác 

phẩm này tại Đôn Hoàng, gồm hai mươi mốt bài tán tụng. Theo truyền thuyết, Tứ Tổ từng được 

Văn Thù Đại Sĩ dạy cách niệm Phật theo Ngũ Hội khi triều bái Ngũ Đài, nhưng cách này đã thất 

truyền từ lâu; người đời sau phỏng theo những lời dạy trong bộ Ngũ Hội Pháp Sự Nghi chế ra lối 

niệm Phật gồm năm khúc, từ chậm rãi uyển chuyển đến nhanh dần, âm thanh cao dần lên, đến hội 

thứ năm chỉ còn niệm bốn chữ hồng danh. Sở dĩ chia thành ngũ hội là nhằm thể hiện ý nghĩa trừ 

Ngũ Khổ, đoạn Ngũ Cái, tịnh Ngũ Nhãn, đủ Ngũ Căn, thành Ngũ Lực, đắc Bồ Đề, giải thoát trọn 

vẹn…  Giai  điệu  của  Ngũ  Hội  niệm  Phật  quá  du  dương  nên  dễ  khiến  người  nghe  say  đắm  nhạc 

điệu, không chú trọng nhiếp niệm. Do giai điệu Ngũ Hội Niệm Phật được lưu hành cho tới hiện 

thời vẫn là mạo danh Tứ Tổ nên bị Tổ chê trách. 

18 Đây là mười tám món vật tùy thân của tăng sĩ hành hạnh Đầu Đà thường mang theo bên mình: 

Nhành dương (để chà răng cho miệng thơm sạch, tương ứng bàn chải đánh răng hiện thời), tháo 

đậu  (những  loại  bột  đậu  có  chất  nhờn  nhẹ  hòa  với  đất  sét  để  kỳ  cọ  chất  bẩn  trên  thân  khi  tắm 

gội, rửa ráy, giống như xà-phòng), ba áo ca-sa, bình đựng nước, bát, ngọa cụ (đồ trải để nằm hay 

ngồi), tích trượng, lò hương, đãy lọc nước, khăn tay, dao (để cạo tóc, cắt móng tay, cắt y v.v…), 

đá lửa và bùi nhùi (để đánh lửa khi cần dùng), nhíp nhổ lông mũi, giường do những sợi dây bện 

thành (không phải võng), quyển kinh, giới bổn, tượng Phật, tượng Bồ Tát. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 18 of 274

11. Thư trả lời đại sư Ứng Thoát (thư thứ hai) 

Quang là ông Tăng tầm thường chỉ biết cơm cháo, suốt đời ăn nhờ ở đậu 

chùa  người  khác,  há  nên  khen  ngợi  quá  mức  như  thế?  Quang  già  rồi,  mục 

lực lẫn tinh thần đều chẳng đủ; tháng Mười Một năm ngoái đã đăng [thông 

cáo] trên hai tờ báo ở Thượng Hải, cự tuyệt hết thảy thư tín. Tọa hạ phát Bồ 

Đề tâm, sắm sửa đủ mười tám món vật, muốn hành hạnh Đầu Đà, quả thật là 

hành hạnh khó hành, nhưng Quang trộm chẳng cho như vậy là đúng! Bởi lẽ, 

thời cuộc nguy hiểm, các nơi tai ương, đói kém, liều mình du hành vào nơi 

hoạn nạn, kinh Phạm Võng không chấp nhận đâu! Do vậy, hãy nên tìm một 

nơi  chân  thật  tu  đạo,  giữ  tâm  khiêm  hạ,  chết  sạch  những  vọng  động,  tu  trì 

Tịnh nghiệp, so ra có ích hơn hằng ngày du hành, bôn ba nhọc nhằn! Phong 

tục ở nước ta chẳng giống như thời đức Phật tại thế, hãy thuận theo thời tiết 

mà  lượng  định  oai  nghi  mới  là  người  thông  suốt.  Nếu  ông  vẫn  nhất  quyết 

chẳng chịu thay đổi chương trình đã định, Quang cũng không ép! Nhưng sau 

này chớ nên gởi tới một chữ nào nữa, gởi đến quyết không trả lời! Ông đi 

đường ông, tôi giữ chí tôi! Huống chi Quang sẽ chết trong sớm - tối, nào còn 

dám xen vào chuyện người khác! 

Vì  sao  biết  tượng  Đại  Bi  Chú19  là  ngụy  tạo?  Bởi  lẽ  chú  có  vô  lượng 

nghĩa  lý,  sao  có  thể  lấy  một  tượng  làm  chuẩn  được?  Chú  ấy  do  đức  Thiên 

Quang Vương Tĩnh Trụ Phật20 nói ra trong vô lượng kiếp trước, sao lại cũng 

nhắc tới đệ tử của Phật Thích Ca là A Nan? Sao lại còn nhắc đến Mã Minh, 

Long Thọ là những vị chỉ xuất hiện sau khi đức Phật Thích Ca đã nhập diệt? 

19 Đây là một cách giải thích chú Đại Bi không biết phát xuất từ thời nào, mỗi câu trong bài chú 

Đại Bi tương ứng với một hóa thân của Quán Thế Âm Bồ Tát hoặc một vị Bồ Tát, Thanh Văn 

nào đó, chẳng hạn câu “Ma-ha Ca-rô-ni-ca-da” là Mã Minh Bồ Tát hiện thân, “Nam-mô tất-cát-

lật-đỏa y mông” là Quán Thế Âm hiện thân Long Thọ Bồ Tát, câu “địa rị ni” là Quán Thế Âm 

Bồ Tát hiện thân Sư Tử Vương Bồ Tát, “bồ-đà-dạ bồ-đà-dạ” là Quán Thế Âm hiện thân tôn giả A 

Nan v.v… 

20 Trong kinh Thiên Thủ Thiên Nhãn Vô Ngại Đại Bi Tâm Đà La Ni, Quán Thế Âm Bồ Tát tự 

bạch nhân duyên như sau:  “Bạch đức Thế Tôn! Con nhớ vô lượng ức kiếp về trước, có Phật ra 

 đời hiệu là Thiên Quang Vương Tĩnh Trụ Như Lai, đức Phật ấy vì thương nghĩ đến con và tất cả 

 chúng sanh nên nói ra môn Quảng Đại Viên Mãn Đại Bi Tâm Đà Ra Ni, Ngài lại dùng tay sắc 

 vàng xoa đảnh đầu con mà bảo: ‘Thiện nam tử! Ông nên thọ trì tâm chú này và vì khắp tất cả 

 chúng sanh trong cõi nước ở đời vị lai mà làm cho họ được sự lợi ích an vui lớn’. Lúc đó, con 

 mới ở ngôi Sơ Địa vừa nghe xong thần chú này liền chứng vượt lên Đệ Bát Địa. Bấy giờ con rất 

 vui  mừng,  liền  tự  phát  thệ  rằng:  ‘Nếu  trong  đời  vị  lai  con  có  thể  làm  lợi  ích  an  vui  cho  tất  cả 

 chúng sanh với thần chú này thì xin khiến cho thân con liền sanh ra ngàn tay ngàn mắt’. Khi con 

 phát thệ rồi, ngàn tay ngàn mắt đều hiện nơi thân…” (theo bản dịch của hòa thượng Thiền Tâm)

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 19 of 274

Đại Bi Sám Nghi của Tứ Minh Pháp Trí đại sư21 người ta không thấu hiểu 

được,  cứ  thường  coi  trọng  hình  tượng,  đủ  thấy  Tăng  sĩ  đời  sau  phần  nhiều 

không hiểu rõ giáo lý! 

Ông đã coi trọng trì luật thì hãy nên đọc phần nói về mười tám món vật 

trong các bản chú sớ kinh Phạm Võng, cần gì Quang phải nói tường tận từng 

món nữa đây? Ông soạn bài kệ rất hay, nhưng có chỗ hơi không thích đáng 

lắm, tôi sửa đổi đôi chút. Hãy nên lấy những lời lẽ sám hối của cổ nhân làm 

chuẩn, bởi những thứ do con người hiện thời soạn ra từ ngữ lẫn lý lẽ hoàn 

toàn  chẳng  được  châu  đáo  như  cổ  nhân.  Ông  đi  hành  cước  há  nên  gởi  tiền 

cho Quang! Tính gởi sách cho ông, lại sợ ông đã khởi đơn22 không có chỗ 

nhất định, không biết phải gởi sách về đâu, cũng như do ông du hành mang 

vác vất vả nên chẳng gởi nữa! 

12. Thư trả lời đại sư Ứng Thoát (thư thứ ba) 

Nam-mô  A  Di  Đà  Phật  chính  là  danh  hiệu  đức  giáo  chủ  Tây  Phương 

Cực Lạc thế giới. Gã ma con tên X… bèn y theo cách giải thích của gã ma 

con trước kia để phô trương ầm ĩ, muốn cho hết thảy những kẻ mù lòa khen 

hắn là bậc đại ngộ, nên mới tạo ra thứ ma thuyết ấy. Người mắt sáng trông 

thấy biết hắn bị ma dựa, mất trí điên cuồng, chẳng y theo những gì kinh Phật 

đã dạy, xằng bậy thêm thắt lời ma. 

Sao ông chẳng biết A Di Đà kinh đã dạy:  “Xá Lợi Phất! Ý ông nghĩ sao? 

 Đức Phật ấy vì sao hiệu là A Di Đà? Này Xá Lợi Phất! Đức Phật ấy quang 

 minh vô lượng chiếu mười phương cõi không bị chướng ngại nên hiệu là A 

 Di Đà. Lại này Xá Lợi Phất! Đức Phật ấy và nhân dân của Ngài thọ mạng 

21 Tứ Minh tôn giả (960-1028), chính là ngài Tri Lễ, pháp hiệu Pháp Trí, một vị cao tăng Tông 

Thiên Thai. Ngài quê ở Tứ Minh (thuộc huyện Cận tỉnh Chiết Giang), lên bảy tuổi mất mẹ bèn 

phát nguyện xuất gia, mới mười lăm tuổi đã được đặc cách thọ Cụ Túc Giới, năm hai mươi tuổi 

sang  chỗ  ngài  Bảo  Vân  Nghĩa  Thông  học  Thiên  Thai  Giáo  Quán,  chỉ  một  buổi  đã  tinh  thông. 

Năm Chí Đạo thứ nhất (995), ngài được thỉnh về làm Trụ Trì Bảo Ân Tự núi Tứ Minh, ba năm 

sau chùa được sắc tứ là Diên Khánh Tự. Sư hoằng pháp giảng kinh tại đây hơn bốn chục năm, 

khắp cả vùng Đông Nam Trung Hoa đều theo học. Sư cùng với đại sư Tuân Thức là những nhân 

vật chủ chốt của Thiên Thai Xuất Gia Phái, đối lập với Sơn Ngoại Phái của Ngộ Ân, Hồng Mẫn, 

Nguyên Thanh v.v… Sư bình sinh dốc sức biên soạn sám pháp và giảng các bộ Pháp Hoa Huyền 

Nghĩa (bảy lần), Pháp Hoa Văn Cú (tám lần), Ma Ha Chỉ Quán (tám lần), Đại Niết Bàn Kinh Sớ 

(một  lần),  Kim  Quang  Minh  Huyền  Nghĩa  Sớ  (mười  lần),  Quán  Âm  Biệt  Hành  Huyền  Sớ  (bảy 

lần),  Quán  Vô  Lượng  Thọ  Phật  Kinh  Sớ  (bảy  lần).  Sư  chuyên  tu  Pháp  Hoa  Sám  mỗi  kỳ  tu  tập 

là hai mươi mốt ngày đêm hành trì liên tục. Sư còn chuyên tu Di Đà Sám Pháp năm mươi lần. 

Sư từng đốt ba ngón tay cúng Phật, mỗi năm Tổ chức pháp hội niệm Phật thí giới. Sư trước tác 

rất nhiều, hiện còn giữ được các bộ Quán Kinh Sớ Diệu Tông Sao, Kim Quang Minh Kinh Văn 

Cú Ký, Giải Báng Thư, Đại Bi Sám Nghi, Tu Sám Yếu Chỉ, Quang Minh Sám Nghi, Quán Vô 

Lượng  Thọ  Phật  Kinh  Dung  Tâm  Giải,  Quán  Âm  Biệt  Hành  Huyền  Nghĩa  Ký,  Quán  Âm  Biệt 

Hành Sớ Ký, Thích Thỉnh Quán Âm Sớ Trung Tiêu Phục Tam Dụng, Vấn Mục Nhị Thập Thất 

Điều Đáp Thích, Nhị Thập Vấn, Biệt Lý Tùy Duyên, Nghĩa Lệ Cảnh Quán v.v… 

22 Vị Tăng rời chúng đi nơi khác gọi là “khởi đơn” hay “trừu đơn”. Khi xưa Tăng chúng chỉ nằm 

trên những miếng ván kê thành hàng, vừa đủ một người nằm nên gọi là Đơn. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 20 of 274

 vô lượng vô biên A Tăng Kỳ kiếp nên tên là A Di Đà”.  Đấy là những lời đức 

Phật Thích Ca đã nói, gã ma tử X… chẳng noi theo [lời Phật] mà dựa theo 

lời gã ma con trước kia đã nói, há chẳng phải là quyến thuộc của ma vương, 

thật  sự  là  báng  pháp  ư?  Nếu  gởi  những  câu  nói  ấy  cho  người  khác  thì  đời 

sau chẳng đọa địa ngục cũng sẽ mù mắt! Nếu ông chẳng hủy diệt sách ấy thì 

cũng sẽ mù mắt đấy! 

Nay  tôi  giải  thích  đại  lược  cho  ông,  sáu  chữ   “Nam-mô  A  Di  Đà  Phật”  

đều là tiếng Phạn. Nam Mô cũng có khi viết là Nẵng Mồ, trong kinh thường 

dùng chữ Nam Mô, ở đây dịch là “cung kính, quy mạng, đảnh lễ” v.v… Hai 

chữ ấy nhằm biểu thị trực tiếp ý nghĩa cung kính quy y. A Di Đà Phật cõi 

này dịch là Vô Lượng Thọ, còn dịch là Vô Lượng Quang, ý nói đức Phật này 

quang minh lẫn thọ lượng đều vô lượng. Gã ma con tên X… nọ chẳng dựa 

theo lời của Phật, Bồ Tát, tổ sư đã nói, ngược ngạo y theo lời gã ma con kia 

nói, gã ấy còn chưa đáng là bậc chánh nhân quân tử, huống hồ đáng gọi là 

thiện tri thức ư? 

Hiện tại tà sư thuyết pháp nhiều như cát sông Hằng, chỉ nên tự biết, đừng 

nên tranh biện với chúng nó. Vì sao vậy? Chúng nó muốn nhờ vào đấy để 

được  danh  văn,  lợi  dưỡng,  chẳng  những  không  chịu  thuận  theo  mà  trái  lại 

còn  tăng  thêm  sức  ma  của  chúng  nó.  Nhẹ  là  hủy  báng  cho  sướng  miệng, 

nặng là bị hãm hại ngấm ngầm, chẳng thể không biết [điều này]! Giác Sách 

Biểu  vẫn  là  khuyên  người  khác  niệm  Phật,  bài  thơ  ấy  cũng  không  nêu  rõ 

được ý nghĩa sâu mầu nào! Đọc thơ của ông ta, sao bằng đọc thơ của Trung 

Phong quốc sư, Sở Thạch đại sư, Tỉnh Am pháp sư? 

13. Thư trả lời đại sư Ứng Thoát (thư thứ tư)

Người tu Tịnh nghiệp cần phải nghiêm trì tịnh giới, sanh lòng tin chân 

thật, phát nguyện thiết tha, chí thành cung kính trì danh hiệu Phật, bất luận 

niệm  ra  tiếng  hay  niệm  thầm,  đều  phải  nhiếp  tai  lắng  nghe.  Thường  nghe 

thấy tiếng niệm Phật, tâm sẽ tự quy nhất. Cách này ổn thỏa, thích đáng nhất, 

bất luận thượng trung hạ căn đều được lợi ích, trọn không lo bị bệnh. Nay 

gởi cho ông hai gói Ngũ Kinh, Thập Yếu v.v… mong hãy đọc kỹ sẽ tự biết 

sự sâu xa, rộng lớn của pháp môn, chẳng đến nỗi bị tri thức các tông khác 

lay chuyển, lung lạc. Quang già rồi, mục lực chẳng đủ, từ rày đừng gởi thư 

đến nữa. Gởi đến quyết không trả lời, vì mục lực chẳng thể thù tiếp nổi! 

14. Thư trả lời sư Minh Tâm 

Bế  quan  chuyên  tu  Tịnh  nghiệp  thì  hãy  nên  lấy  niệm  Phật  làm  Chánh 

Hạnh. Khóa sáng vẫn chiếu theo lệ thường tụng Lăng Nghiêm, Đại Bi, Thập 

Tiểu Chú. Nếu không thuộc chú Lăng Nghiêm thì chẳng ngại gì hằng ngày 

cứ xem kinh mà tụng. Đến khi thật thuộc rồi hãy niệm thuộc lòng. Khóa tối 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 21 of 274

thì  kinh  A  Di  Đà,  Đại  Sám  Hối,  Mông  Sơn  cũng  phải  thường  niệm  hằng 

ngày. Ngoài ra, nên niệm Phật từ sáng đến tối, đi - đứng - nằm - ngồi thường 

niệm. 

Lại  lập  một  quy  củ,  sáng  niệm  một  lần;  trước  khi  chưa  niệm,  lạy  bao 

nhiêu đó lạy  (trước hết lạy Bổn Sư Thích Ca Mâu Ni Phật ba lạy, rồi lạy A Di Đà Phật 

 bao nhiêu đó lạy, rồi lễ Quán Âm, Thế Chí, Thanh Tịnh Đại Hải Chúng mỗi vị ba lạy, rồi 

 lễ thường trụ thập phương hết thảy chư Phật, hết thảy tôn pháp, hết thảy hiền thánh tăng 

 ba  lạy).   Hoặc  niệm  Phật  một  ngàn  tiếng,  hoặc  nhiều  hơn  hay  ít  hơn.  Niệm 

xong lại lễ chừng đó lạy, buổi sáng một lần, buổi chiều một lần, rồi nghỉ một 

khắc để tụng khóa tối, đầu hôm niệm Mông Sơn, sau đó niệm Phật bao nhiêu 

đó tiếng, lễ bao nhiêu đó lạy, phát nguyện hồi hướng, tam quy y xong, trong 

tâm thầm niệm Phật hiệu để dưỡng hơi. Lúc nằm chỉ nên niệm thầm trong 

tâm,  đừng  nên  niệm  ra  tiếng.  Niệm  ra  tiếng  sẽ  tổn  khí,  lâu  ngày  sẽ  thành 

bệnh. Dẫu là ngủ nghỉ trong tâm vẫn thường giữ lòng cung kính, chỉ cầu tâm 

chẳng  rong  ruổi  theo  bên  ngoài,  niệm  niệm  tương  ứng  với  Phật  hiệu.  Nếu 

tâm khởi lên tạp niệm, liền lập tức nhiếp tâm kiền thành niệm, tạp niệm sẽ 

tiêu diệt ngay. 

Đừng  nên  mù  quáng  dấy  lên  vọng  tưởng,  mong  đắc  thần  thông,  đắc 

duyên pháp, được tiếng tăm, mong xây chùa dựng miếu. Nếu có những thứ 

ý niệm ấy, lâu ngày chầy tháng ắt sẽ bị ma dựa. Nếu chẳng nói toạc những 

điều này với ông, sợ rằng ông sẽ tưởng những ý niệm ấy là tốt, vọng tưởng 

ngày ngày tăng trưởng, chắc chắn sẽ bị ma dựa không còn ngờ chi! Dẫu cho 

tâm đã tịnh, vọng bị khuất phục, cũng chớ nên sanh lòng hoan hỷ, tự khoe 

khoang với người khác, có một phần bèn nói tới mười phần, đấy cũng là cái 

gốc để bị ma dựa! Phàm có ai đến thăm, đều khuyên người ấy niệm Phật cầu 

sanh Tây Phương. 

Lại còn gặp cha nói Từ  (nghĩa là dạy con noi theo đạo “hiếu, đễ, trung, tín, lễ, 

 nghĩa, liêm, sỉ” để hành, đấy gọi là Từ. Nếu nuông chiều chẳng dạy dỗ, dạy cho con học 

 thói hư hỏng thì gọi là Hại, chứ chẳng gọi là Từ được! Chuyện này người đời trong trăm 

 kẻ có đến chín mươi chín kẻ không biết. Vì thế, biến thành thời thế tàn sát lẫn nhau này. 

 Nếu như ai nấy đều dạy con đúng đạo thì thế đạo thái bình, chẳng có người xấu. Những 

 kẻ xấu đều là do cha mẹ chúng nó dưỡng thành, tiếc rằng không có ai đề xướng, người 

 biết quá ít, chẳng đáng tiếc lắm thay!),  gặp con nói hiếu, gặp anh nói yêu thương, 

gặp em nói cung kính, chồng hòa, vợ thuận, chủ nhân từ, tớ trung thành, ai 

nấy  trọn  hết  chức  phận,  sẽ  là  thiện  nhân.  Lại  phải  nói  với  phụ  nữ   (mà  cũng 

 nên nói với nam giới): Phải dạy cho con gái tánh tình mềm mỏng, hòa hoãn từ 

bé, dẫu gặp chuyện không vừa ý cũng chẳng nổi nóng. Tập quen thành tánh, 

chẳng  những  vô  cùng  có  lợi  cho  chính  mình  mà  gia  đình  cũng  được  hòa 

thuận tốt lành, con cái ắt sẽ chẳng chết yểu, tánh tình hiền thiện, nước nhà 

vui mừng có được hiền tài. 

Nữ nhân tánh tình quá nóng nảy sanh con phần nhiều bị chết hoặc lắm 

bệnh.  Bởi  lẽ,  hễ  nổi  đóa  lên,  sữa  liền  biến  thành  chất  độc.  Nóng  giận  quá 

mức, cho con bú nó chết ngay lập tức. Bớt nóng hơn một chút thì nửa ngày 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 22 of 274

sau,  một  ngày  sau  nó  mới  chết.  Hơi  nóng  giận  thì  con  không  chết,  nhưng 

chắc  chắn  cũng  sanh  bệnh.  Đấy  chính  là  sự  lý  nhất  định  không  thay  đổi 

được! Giới y khoa nước ta trọn chẳng hề nhắc đến, do vậy Quang phải nói rõ 

điều này. Do hiện tại thời cuộc chẳng yên ổn, đường sá ngăn lấp, không cách 

nào  lưu  truyền  rộng  rãi,  cho  nên  nói  với  ông  và  Thanh  Thái,  phàm  những 

ai học Y hãy đều nên nói với họ [điều này], mỗi năm sẽ cứu được vô số trẻ 

thơ:  Trong  khoảnh  khắc  nhất  định  phải  chết  hay  bị  bệnh,  sẽ  được  an  lành, 

không  bệnh  tật,  nên  người.  Công  đức  phóng  sanh  lớn  lao,  nhưng  chuyện 

này công đức so ra còn lớn hơn phóng sanh nữa! Dùng công đức này để hồi 

hướng vãng sanh, chắc chắn được mãn nguyện. Có ai thường chịu nói [điều 

này] với hết thảy mọi người thì cũng vun bồi công đức không gì lớn bằng! 

Do ông biết y thuật, đây là chuyện cứu người từ căn bản, là pháp lành không 

có hình tích gì để có thể thấy được. Nhân sĩ nơi quê tôi trọn chưa thấy nghe 

lời này. Ông có thể nói với những người quen biết ắt sẽ có thể từ một truyền 

mười, mười truyền trăm, cho đến ngàn vạn vô tận vậy! 

Nghi  thức  nhập  quan  (bắt  đầu  bế  quan)  cũng  không  có  quy  cách  nhất 

định, nói chung lấy cung kính chí thành làm chủ. Cần phải trong ngày hôm 

trước [ngày chính thức bế quan], lễ Phật tỏ bày chí nguyện của chính mình, 

rồi ngay trong hôm ấy (tức ngày chính thức bế quan) sẽ lễ Phật nơi đại điện, 

đến quan phòng (nơi bế quan) bảo người hộ quan khóa cửa. Trên cửa [quan 

phòng]  dán  một  tờ  thiếp  ( Bất  Huệ  minh  tâm,  phát  tâm  bế  quan,  chuyên  tu  Tịnh 

 nghiệp,  khắp  vì  mình  và  người  sám  trừ  lỗi  cũ,  tăng  trưởng  thiện  căn),  viết  hai  hàng 

chữ  trên  một  tờ  giấy,  dán  ngay  chính  giữa  trên  ô  cửa,  không  cần  phải  bắt 

chước kẻ không hiểu sự: Dùng phong bì hình chĩa ba, viết những điều [thệ 

nguyện]  để  niêm  phong  [cửa  quan],  thô  kệch  đến  cùng  cực!  Thời  hạn  do 

mình  chọn  lựa,  cũng  chớ  nên  thỉnh  người  khác  đến  niêm  phong  cửa  quan 

phòng. Những kiểu ấy đều là những kiểu cách bày vẽ rỗng tuếch, Quang hết 

sức chẳng thấy như vậy là đúng! 

15. Thư trả lời đại sư Minh Tánh 

Nhận được thư đầy đủ cả. Ông khen ngợi tôi quá lố khiến cho người ta 

bất  an!  Quang  là  người  lòng  nghĩ  thế  nào  miệng  nói  toạc  ra  như  thế  ấy, 

chẳng khen ngợi người khác quá lố, chẳng nhận tiếng khen của người khác. 

Tuổi tuy tám mươi nhưng chẳng biết một điều gì! Vì thế, chỉ lấy niệm Phật 

làm phương kế tự giải thoát, nhưng do nghiệp nặng, trọn chẳng có sở đắc gì, 

do  có  sáu  chục  năm  trải  đời  nên  những  lời  nói  ra  chẳng  đến  nỗi  chán  tai 

người khác! Tọa hạ đã chẳng coi rẻ Văn Sao là hủ bại, dơ bẩn, thì hãy nên y 

theo những gì Văn Sao đã nói để tu tập, quyết chẳng đến nỗi làm hỏng đại 

sự của ngài. Còn như chuyện đến núi thì quả thật không cần thiết! Pháp môn 

Tịnh  Độ  trọn  chẳng  có  chuyện   “miệng  truyền,  tâm  trao”,   tùy  ý  để  người 

khác  tự  hành  lãnh  hội  từ  nơi  kinh  giáo,  trước  thuật,  không  có  gì  là  không 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 23 of 274

được cả! 

Chín  vị  tổ  của  Liên  Tông  không  phải  là  mỗi  vị  đều  được  đích  thân 

truyền ngôi vị Tổ như trong các tông khác mà là do người đời sau chọn lựa, 

dựa trên công lao hoằng dương Tịnh Tông sâu đậm của các Ngài mà xưng 

tụng như thế, chứ thật ra đâu phải chỉ có chín hay mười vị! Quang sau khi 

xuất gia, phát nguyện chẳng thâu nhận đồ chúng, chẳng làm Trụ Trì, chẳng 

làm giảng sư, cũng chẳng tiếp nhận pháp23 của người khác. Vào thời Đường 

- Tống vẫn còn có pháp truyền tâm ấn của Phật, chứ nay chỉ còn dòng phái 

các đời [truyền thừa] mà thôi, gọi là “pháp” cũng đáng tội nghiệp quá! Tịnh 

Tông trọn chẳng có chuyện ấy. 

Đến núi [gặp gỡ Quang] vẫn chẳng hữu ích bằng đọc sách! Cổ nhân nói: 

 “Gặp  mặt  chẳng  bằng  nghe  tên” .  Dẫu  có  đến  đây  thì  những  gì  tôi  sẽ  nói 

với  tọa  hạ  vẫn  là  những  lời  lẽ  trong  Văn  Sao,  nào  có  bí  pháp  đặc  biệt  sâu 

mầu nào đâu? Mười mấy năm trước, cuối lá thư gởi cho Ngô Bích Hoa, tôi 

đã viết:  “Có một bí quyết tha thiết bảo ban: Cạn lòng thành, tận lòng kính, 

 mầu  nhiệm  vô  cùng!”   Hơn  nữa,  cuối  chương  Thế  Chí  Viên  Thông  trong 

kinh Lăng Nghiêm có nói:  “Phật hỏi pháp Viên Thông, con không chọn lựa, 

 nhiếp  trọn  sáu  căn,  tịnh  niệm  tiếp  nối,  đắc  Tam  Ma  Địa,  ấy  là  bậc  nhất”. 

 “Không  chọn  lựa”   là  dùng  trọn  khắp  Căn,  Trần,  Thức,  Đại  để  niệm  Phật. 

Niệm Phật cậy vào Phật lực để liễu sanh tử, nhà Thiền cậy vào tự lực để liễu 

sanh tử. Người đời nay ngộ được còn chẳng thấy nhiều, huống là bậc chứng 

Tứ Quả (Tạng giáo24) và Thất Tín (Viên giáo25) ư?  (Tứ Quả, Thất Tín mới liễu 

 sanh  tử).   Chỗ  để  thực  hiện   “nhiếp  trọn  sáu  căn”   là  do  nơi  nghe.  Bất  luận 

23 Còn gọi là “kế thừa y bát”, tức vị thầy thấy trong số các đệ tử hoặc tăng sĩ đến nhập chúng tu 

học, người nào lãnh hội được giáo pháp mình đang truyền thụ, sẽ phó chúc cho vị đó nhận lãnh 

vai trò đứng đầu chúng, tiếp tục hoằng truyền giáo nghĩa (Có thể tạm hiểu thô thiển là giống như 

tiếp nhận chức chưởng môn trong các phái võ). 

24  Tạng  Giáo  (gọi  cho  đủ  là  Tam  Tạng  Giáo),  là  một  trong  bốn  giáo  (Tứ  Giáo)  do  Tông  Thiên 

Thai thành lập, tức là tên gọi khác của Tiểu Thừa. Sách Tứ Giáo Nghĩa quyển một, giảng:  “Giáo 

 này hiểu rõ lý bốn Thánh Đế nhân duyên sanh diệt, chủ yếu dạy hàng Tiểu Thừa, kiêm dạy hàng 

 Bồ  Tát.  Gọi  là  Tam  Tạng  Giáo  thì  một  là  Tu  Đa  La  Tạng,  hai  là  Tỳ  Ni  Tạng,  ba  là  A  Tỳ  Đàm 

 Tạng… Ba tạng này thuộc về Tiểu Thừa”.  Như vậy, giáo này chú trọng đến những giáo pháp Tiểu 

Thừa trong Tam Tạng kinh điển, cụ thể hơn là Tứ A Hàm của Kinh Tạng, Bát Thập Tụng Luật 

của Luật Tạng và các pháp nghĩa được phân biệt bởi đức Phật và các Thanh Văn đệ tử. 

25 Theo Tông Thiên Thai, Viên có nghĩa là viên mãn hoàn bị chẳng thiên lệch. Theo Chỉ Quán 

Phụ  Hành  Truyền  Hoằng  Quyết,  quyển  một,  thì  tuy  những  giáo  pháp  được  nói  trong  Hoa 

Nghiêm, Phương Đẳng, Bát Nhã đều là viên đốn nhưng chưa phải là viên đốn triệt để, chỉ có kinh 

Pháp Hoa là viên đốn triệt để. Theo Ma Ha Chỉ Quán, trong Viên Giáo lại chia thành bốn môn, 

tức: 

1) Hữu Môn: Quán Kiến Hoặc, Tư Hoặc đều là giả, nhưng chúng chẳng lìa ngoài pháp giới, đầy 

đủ hết thảy Phật pháp. 

2) Không Môn: Quán hết thảy pháp chẳng tại nhân, chẳng thuộc duyên, Ngã và Niết Bàn đều là 

không. 

3) Diệc Hữu Diệc Không Môn: Không chính là Giả, Giả chính là Không. 

4) Phi Hữu Phi Không Môn: Kiến Hoặc, Tư Hoặc chính là pháp tánh, do vậy Kiến Hoặc và Tư 

Hoặc đều chẳng phải có (Phi Hữu). Pháp Tánh chính là Kiến Hoặc, Tư Hoặc nên pháp tánh chẳng 

phải là Không (Phi Không). 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 24 of 274

niệm lớn tiếng hay niệm nhỏ tiếng, hoặc chẳng mở miệng niệm thầm trong 

tâm,  đều  phải  nghe  từng  câu  từng  chữ  cho  rành  rẽ.  Đấy  chính  là  bí  quyết 

niệm Phật. Ba thứ Tín - Nguyện - Hạnh là cương yếu của Tịnh Độ. “Nhiếp 

 trọn sáu căn”  là bí quyết niệm Phật. Biết được hai điều này rồi thì chẳng cần 

phải hỏi ai nữa! 

16. Thư trả lời pháp sư Nghĩa Thông (thư thứ nhất) 

Nhận  được  thư,  biết  tâm  Sư  hoằng  pháp,  bảo  vệ  đạo  hết  sức  sâu  đậm, 

thiết tha, khôn ngăn khiến người khác ngưỡng mộ khôn cùng! Trong cõi đời 

hiện thời, thổ phỉ thấy người khác có chút tích cóp thì nếu chẳng cướp đoạt 

cũng sẽ bắt cóc. Cô trinh nữ là phận gái, những người cùng sống đều là nữ 

giới, đang trong lúc loạn lạc cùng cực không có luật lệ này, lẽ đương nhiên 

nên tu ròng tịnh hạnh, há nên bỏ gốc theo ngọn, chú trọng xây cất ư? Pháp 

sư  Tánh  Nguyện,  đại  sư  Giác  Viên  và  tọa  hạ  sao  đều  chẳng  nghĩ  tới  điều 

này? Mẹ ông Lý Tuấn Thừa đã chôn trong mộ rồi, bọn thổ phỉ còn đào lên, 

khiêng đi, bắt phải chuộc. Nếu chẳng phải do cha mẹ ông ta và chính ông ta 

ăn  ở  có  tình  nghĩa  sâu  đậm  với  địa  phương  thì  có  ai  ở  Tổng  Thương  Hội 

Nam Dương chịu đánh điện xin chánh phủ ra lệnh cho bọn chúng giao trả? 

Chứ nếu phải chuộc, chẳng biết sẽ phải tốn đến bao nhiêu vạn! 

[Nay tôi] tính kế cho cô trinh nữ họ Trần: Đã đến Nam Dương, đã khai 

duyên (tức đã bỏ ra tiền để cúng dường xây dựng) thì duyên ấy hãy nên thâu 

lại, tạm giữ trong ngân hàng nào đáng tin cậy, đợi đến khi đại cuộc ổn định 

một  chút,  thổ  phỉ  chẳng  tác  oai  tác  quái,  sẽ  lại  xây  dựng  cũng  chưa  muộn. 

Tại  Nam  Kinh,  Dương  Châu,  phàm  là  chùa,  miếu,  ni  am  hay  nhà  người  ta 

đều có lính đóng, bị chúng nó chà đạp chẳng thể dùng lời lẽ nào hình dung 

được.  Chùa  Pháp  Vân  ở  Nam  Kinh  đã  quyên  mộ  được  bốn  vạn  tám  chín 

ngàn đồng, tính cất đại điện trước, Quang cực lực ngăn trở, may là chưa xây. 

Nếu  đã  xây  sẽ  thành  chỗ  đóng  quân,  nhưng  Cô  Nhi  Viện  đã  có  lính  đóng 

rồi. Những kẻ trước đó oán trách Quang ngăn cản, tới khi gần đây mới biết 

Quang thấy không lầm, mới chấp nhận là Quang biết nhìn xa. 

Tọa  hạ  cùng  pháp  sư  Tánh  Nguyện,  pháp  sư  Giác  Viên  chưa  nghĩ  đến 

điều này là vì người trong cuộc thì quáng vậy! Quang thì đạo đức, học vấn, 

văn  chương  vạn  phần  chẳng  bằng  được  tọa  hạ  một  phần,  nhưng  ăn  cơm 

nhiều hơn tọa hạ ba mươi sáu năm  (sống uổng sáu mươi tám năm), sự từng trải 

sâu hơn tọa hạ một chút. Đã là bạn bè trong pháp môn thì phải trọn hết tình 

bạn;  cho  nên  đôi  co  một  phen.  Nếu  hiểu  là  Quang  chẳng  muốn  thành  tựu 

chuyện tốt đẹp của người khác thì cũng chỉ đành cười khì mà thôi! 

17. Thư trả lời pháp sư Nghĩa Thông (thư thứ hai) 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 25 of 274

Nhận được thư, biết tâm hoằng pháp, bảo vệ đạo hết sức sâu đậm, thiết 

tha  khiến  người  khác  kính  ngưỡng  khôn  cùng,  nhưng  khen  ngợi  Bất  Huệ 

quá lố, chưa khỏi mắc lỗi khiến người khác sái lẽ thường! Quang vốn là một 

con  nộm  đầu  gỗ  ngoan  cố,  viễn  vông,  hủ  bại,  thiếu  những  hiểu  biết  thông 

thường, là kẻ còn sống mà như đã chết rồi. Há nên khen ngợi quá lố như thế? 

Chẳng những khiến Quang mang tội, mà tọa hạ cũng chẳng thể không mang 

tội vậy. Cổ đức nói:  “Ví như đất trên đường quan, có một người nắn thành 

 hình  tượng.  Kẻ  ngu  cho  là  do  Phật  sanh,  người  trí  biết  là  đất  trên  đường, 

 một mai quan muốn đi, hủy tượng để đắp đường, tượng vốn chẳng sanh diệt, 

 đường cũng vẫn như cũ!”  Chỉ nên mặc cho người ta gọi là trâu hay ngựa, cứ 

tự  giữ  bổn  phận  của  cục  đất  ngoan  cố  thiếu  hiểu  biết  thông  thường  trên 

đường vậy! 

Ông Diệp Huệ Nhãn thoạt đầu chưa mở huệ nhãn, lầm lạc xin quy y, sau 

này huệ nhãn rộng mở, bèn coi Quang như đất trên đường. Tọa hạ nói [ông 

ta] là cao túc đệ tử của Quang là vì chưa biết tâm ông ta mà nói vậy. Lý Huệ 

Giác đã do Diệp Huệ Nhãn giới thiệu, đã là bạn xướng họa thơ văn lâu ngày, 

gặp  mặt  trò  chuyện  ắt  sẽ  hoan  hỷ  chấp  thuận,  cần  gì  phải  dùng  lá  thư  một 

vạn chữ, lại gởi qua cho Quang để Quang gởi đi giùm? Đấy là vì tọa hạ vốn 

chưa hiểu rõ chí hướng của ông ta mà ra. Ông ta vốn ngưỡng mộ tọa hạ gấp 

vạn  lần  Quang;  nếu  đã  sớm  gặp  được  tọa  hạ  mấy  năm  trước  đây,  há  chịu 

khuất mình theo bức tượng nặn bằng đất trên đường? Nhưng ông ta ăn ở vẫn 

còn như bát nước đầy, tuy biết Quang là đất trên đường, rốt cuộc vẫn chẳng 

có ý tưởng thị phi! Còn như ông ta gởi cho Quang năm ngàn đồng toàn là do 

ông ta tự phát tâm, Quang trọn chẳng hề khuyên dụ một chữ nào! 

Thoạt đầu là [gởi] hai ngàn đồng để làm Phật sự cho cha mẹ ông ta và 

làm những thứ công đức khác. Sau đó là ba ngàn đồng đều dùng để in sách. 

Quang  một  mực  chẳng  hướng  về  người  khác  mộ  duyên.  Chùa  Pháp  Vân  ở 

Nam Kinh do các ông như Ngụy Mai Tôn v.v… phát khởi, đặt Quang làm 

Hội Trưởng danh dự, mua được bốn trăm bốn mươi mẫu đất trống, dựng tạm 

mười  mấy  gian.  Sau  đấy  liền  đào  chín  cái  ao  phóng  sanh.  Lại  mở  Cô  Nhi 

Viện đã được ba năm rồi, cô nhi hơn trăm đứa. Hiện tại, chùa Pháp Vân vẫn 

chưa chánh thức xây dựng, Quang chưa nói với một đệ tử nào bảo họ bỏ ra 

ngần ấy tiền để xây cất chùa Pháp Vân hoặc làm kinh phí cho Cô Nhi Viện. 

Có  kẻ  chẳng  thương  tình,  xin  Quang  mộ  duyên  giùm,  Quang  bèn  tùy  theo 

sức mình mà giúp đỡ, trọn chưa hề giới thiệu cho một ai. 

Tọa  hạ  cùng  Lý  Huệ  Giác  đã  là  bạn  thân  thiết  trong  pháp  môn,  tôi  sẽ 

đem  thư  của  tọa  hạ  kẹp  vào  gói  sách,  gởi  thư  bảo  đảm  cho  ông  ta,  lại  còn 

lược  thuật  đại  ý,  ắt  ông  ta  sẽ  ngưỡng  mộ  tấm  lòng  vì  pháp  của  tọa  hạ  mà 

phát  tâm  xả  thí  lớn  lao.  Hơn  nữa,  Quang  chẳng  thích  tâng  bốc  người  khác 

quá mức, cũng chẳng thích bị người khác tâng bốc quá lố. Tọa hạ đừng làm 

văn, làm thơ gởi tặng, ngõ hầu mọi chuyện đều được thích đáng thì may mắn 

lắm thay! 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 26 of 274

18. Thư trả lời hòa thượng Truyền Độ 

Nhận được khôn ngăn cảm động, hổ thẹn. Hơn ba mươi năm qua tọa hạ 

đã khiến cho Ô Vưu26 rạng rỡ như mới, còn Quang suốt mấy chục năm qua 

chỉ  ở  đậu,  theo  đại  chúng  ăn  cơm  trong  chùa  người  ta  mà  thôi.  Soạn  được 

hai cuốn Văn Sao, văn từ hết sức chất phác, kém cỏi, chỉ là chuyện bị ép vào 

thế  bất  đắc  dĩ,  đành  tắc  trách  cho  xong,  nào  đáng  được  khen  ngợi  quá  lố? 

Đại Sĩ Tụng, Văn Sao vào mùa Xuân năm sau sẽ gởi tới mấy gói để mong 

kết duyên. Hiện thời đã có người đặt khá nhiều, chẳng thể tặng khắp những 

ai hữu duyên, phải gởi hết cho những người đặt mua trước đã. Văn Sao bản 

mới còn chưa sắp chữ xong, có lẽ sẽ bắt đầu in trong năm. Sách này lại tăng 

thêm mấy chục thiên, bài văn về quý tự cũng được thêm vào trong số ấy. 

Bế quan tu Tịnh nghiệp quả thật rất tốt, nhưng cần phải một lòng dốc sức 

nơi tín nguyện nhất tâm, chớ nên dốc sức nơi thấy tịnh cảnh hay thấy Phật! 

Nếu chẳng khéo dụng tâm, chỉ muốn mau thấy tịnh cảnh, vì vọng niệm ấy cố 

kết không cởi gỡ được, mỗi ngày một sâu hơn, ắt sẽ khiến cho oán gia trong 

đời trước biến hiện tịnh cảnh, đợi cho ông thấy xong, sanh lòng hoan hỷ lớn 

lao, ma sẽ thừa dịp xâm nhập, chẳng thuốc gì chữa được! Hãy nên đem lời 

khích lệ này để bảo ban. 

Còn nói đến chuyện niệm Quán Âm để cầu sanh Tây Phương thì có gì là 

không được? Chẳng thấy kinh Lăng Nghiêm nói:  “Cầu vợ được vợ, cầu con 

 được con, cầu phú quý được phú quý, cầu trường thọ được trường thọ, như 

 thế cho đến cầu đại Niết Bàn sẽ đắc đại Niết Bàn” đó ư? Đại Niết Bàn là lý 

thể chứng được khi thành Phật. Rốt ráo thành Phật mà còn đạt được, huống 

hồ  vãng  sanh  Tây  Phương  ư?  Hơn  nữa,  Quán  Âm  và  Di  Đà  đều  cùng  làm 

một chuyện độ sanh, nào có phân biệt? Nhưng cũng phải sáng tối niệm Phật 

thì sự lý mới viên dung! Chẳng thấy trong kinh Đại Bi, đức Quán Âm dạy 

người lễ bái, trì chú thì trước hết phải niệm danh hiệu A Di Đà Phật đó sao? 

19. Thư trả lời pháp sư Trần Không (thư thứ nhất) 

Hôm qua nhận được thư và lời dặn dò viết bài đề từ về chuyện sáng lập 

Liên Xã để khích lệ mọi người v.v… Nay đã viết xong, sẽ gởi cùng [với thư 

này]  để  Sư  xem  xét  thâu  nhận.  Tọa  hạ  hoằng  hóa  phần  nhiều  xiển  dương 

kinh điển Tịnh Tông; pháp môn Tịnh Độ lý cực cao sâu, sự cực giản dị: Do 

chúng  ta  luân  hồi  trong  sanh  tử  đã  trải  kiếp  dài  lâu,  đã  tạo  ác  nghiệp  vô 

lượng  vô  biên,  nếu  cậy  vào  sức  tu  trì  của  chính  mình  mà  muốn  diệt  sạch 

phiền não Hoặc nghiệp để liễu sanh thoát tử sẽ khó hơn lên trời! Nếu có thể 

26 Ô Vưu là tên núi, đồng thời là tên chùa. Chùa này cũng thuộc Tứ Xuyên, gần với chùa Lăng 

Vân, nơi có Lăng Vân Đại Phật (Lạc Sơn Đại Phật). Chùa được xây trên đảnh núi Ô Vưu vào thời 

Đường, mang tên là Chánh Giác Tự, đến đời Bắc Tống đổi thành Ô Vưu Tự. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 27 of 274

tin  tưởng  pháp  môn  Tịnh  Độ  của  đức  Phật,  dùng  lòng  tin  chân  thành, 

nguyện thiết tha niệm danh hiệu A Di Đà Phật cầu sanh Tây Phương thì bất 

luận nghiệp lực lớn hay nhỏ, đều có thể cậy vào Phật từ lực vãng sanh Tây 

Phương. Chỉ mong tọa hạ mỗi ngày giảng kinh xong, sẽ suất lãnh đại chúng 

niệm  Phật  một  tiếng  đồng  hồ,  hồi  hướng  thế  giới  hòa  bình,  nhân  dân  yên 

vui, đừng bàn luận nhiều những điều huyền diệu. 

Nay thế đạo nhân tâm đã suy hãm đến cùng cực, thiên tai, nhân họa, giặc 

cướp đầy dẫy, nếu chẳng dùng nhân quả, báo ứng, sanh tử, luân hồi để giáo 

huấn,  quyết  khó  thể  nào  đạt  được  hiệu  quả.  Nên  biết  rằng:  Sự  lý  nhân  quả 

ba đời, sanh tử, luân hồi do đức Phật ta đã nói chiếu rạng ngời như mặt trời, 

mặt  trăng,  là  đuốc  huệ  trong  đêm  dài  vô  minh;  giảng  kinh,  niệm  Phật,  hồi 

hướng cầu sanh thế giới Cực Lạc chính là thuyền Từ trong biển khổ sanh tử, 

muốn vãn hồi kiếp vận mênh mông này mà bỏ pháp này thì không còn nhờ 

vào  đâu  được  nữa!  (Ngày  Hai  Mươi  Hai  tháng  Giêng  năm  Dân  Quốc  26  - 

 1937). 

20. Thư trả lời pháp sư Trần Không (thư thứ hai) 

Từ  tháng  Giêng  cho  đến  tháng  Bảy  nhận  được  bốn  lá  thư  và  bản  thảo 

cuốn  Liên  Tông  Tam  Chủng  Hiệt  Yếu  (ba  thứ  trích  yếu  trong  Liên  tông), 

bản  thảo  cuốn  Tịnh  Độ  Tam  Tự  Kinh,  và  thư  của  ông  Châu  Lập  Tri  giới 

thiệu ông Đàm Hạo Nhiên xin quy y v.v… đủ chứng tỏ tâm Ngài tha thiết vì 

pháp, có lòng yêu mến tôi sâu xa. Tôi đã dặn [Hoằng Hóa Xã] gởi hai mươi 

gói Tịnh Độ Thập Yếu, hai mươi gói Tịnh Độ Thánh Hiền Lục, mười gói Sơ 

Cơ  Tiên  Đạo  (hướng  dẫn  ban  đầu  cho  kẻ  sơ  cơ),  hai  mươi  gói  Kỹ  Lộ  Chỉ 

Quy (chỉ đường về nơi ngã rẽ), hai mươi gói Vật Do Như Thử (loài vật còn 

như thế), mười gói Bát Đức Tu Tri (những điều nên biết về tám đức), mười 

gói  Tam  Kinh  Chú  (chú  giải  ba  kinh  Tịnh  Độ)  và  Công  Dư  Tu  Dưỡng  (tu 

dưỡng  trong  khi  rảnh  rỗi  việc  công),  tổng  cộng  là  một  trăm  mười  gói,  đã 

đem ra bưu điện gởi sang đất Kiềm (Quý Châu). Khoản tiền gởi đến là năm 

trăm hai mươi đồng đã giao cho nhà in. 

Hai  cuốn  sách  Liên  Tông  Tam  Chủng  Hiệt  Yếu  và  Tịnh  Độ  Tam  Tự 

Kinh  do  tọa  hạ  đã  biên  soạn  phương  pháp  rất  hay,  ý  tưởng  rất  tuyệt,  đơn 

giản, thẳng chóng, sáng sủa, tùy theo căn cơ lập cách giáo hóa, có thể nói là 

những điều trọng yếu nhất của những điều trọng yếu trong Tịnh Tông, hãy 

mau chóng cho in ra lưu thông để được truyền bá rộng rãi, khiến cho khắp 

những ai trông thấy đều thọ trì, làm chiếc bè báu để độ sanh, làm tư lương 

trở về Lạc Bang, chẳng phụ bi tâm vô lượng của tọa hạ. 

Đối  với  chương  trình  đơn  giản  ở  Quý  Lâm  thì  không  nhất  định  phải 

chiếu theo chương trình tổ chức của Linh Nham mà hãy nên chiếu theo [đặc 

điểm] của địa phương để tùy theo căn cơ lập cách, chiếu theo thời thế, tình 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 28 of 274

người  mà  sửa  đổi,  hoạch  định  chương  trình.  Đức  Thế  Tôn  chế  luật,  tổ  sư 

định Thanh Quy nhằm giúp cho người học có cái để vâng giữ trong bảy chi, 

bốn oai nghi27 vậy. Gần đây, nước nhà gặp nạn đến mức nghiêm trọng, tọa 

hạ hoằng hóa, phần nhiều hãy nên xiển dương nhân quả, báo ứng, chỉ dạy, 

giảng nói tường tận đường lối giáo dục trong gia đình để các đồng nhân ấy 

đều giữ vẹn luân thường, trọn hết bổn phận, đánh đổ lòng ham muốn xằng 

bậy của chính mình để khôi phục lễ nghĩa, đừng làm các điều ác, vâng giữ 

những điều lành, tín nguyện niệm Phật cầu sanh Tây Phương, ắt sẽ sống thì 

dự vào bậc hiền thánh, chết sẽ về cõi Cực Lạc. Phương tiện khuyên chỉ, sẽ 

thấy hiền tài dấy lên đông đảo, kiếp vận tiêu ngay, thiên hạ thái bình, nhân 

dân yên vui  (Ngày Hai Mươi tháng Bảy năm Dân Quốc 28 - 1939). 

21. Thư trả lời hòa thượng Bỉnh Sơ 

Phật pháp pháp nào cũng viên thông, nếu dùng tâm chí thành thọ trì ắt sẽ 

có cảm ứng chẳng thể lường được! Chỉ có niệm Phật, niệm Quán Âm là dễ 

cảm thông nhất, những kẻ bình dân không ai chẳng biết đến sự cứu khổ cứu 

nạn của Quán Âm Đại Sĩ. Hãy nên bảo Chí Thoát ăn chay trường, hằng ngày 

lễ niệm “Nam-mô A Di Đà Phật” và niệm thánh hiệu “Nam-mô Quán Thế 

Âm Bồ Tát” ắt sẽ có cảm ứng. Nay đặt pháp danh cho [Chí Thoát] là Thông 

Sướng, nghĩa là niệm thánh hiệu ngõ hầu túc nghiệp tiêu diệt, tâm địa thông 

đạt, lời lẽ thông suốt vậy. Sáng tối niệm Phật bao nhiêu đó câu, niệm Quán 

Âm cũng chừng đó. Ngoài ra thì từ sáng đến tối chuyên niệm Quán Âm  (bất 

 luận niệm ra tiếng, niệm thầm, đều phải dùng tai lắng nghe, hễ nghe thì công đức càng 

 lớn. Đi, đứng, nằm, ngồi đều niệm được. Khi nằm và lúc áo mũ không chỉnh tề, chưa rửa 

 tay, súc miệng thì đều nên niệm thầm). 

Trong kinh Lăng Nghiêm, đức Quán Âm nói:  “Ta đắc Phật tâm, chứng 

 nơi  rốt  ráo,  có  thể  dùng  trân  bảo  đủ  mọi  cách  cúng  dường  mười  phương 

 Như Lai cùng với pháp giới lục đạo chúng sanh, cầu vợ được vợ (cầu vợ là 

cầu được người vợ hiền thiện),  cầu con được con, cầu tam-muội được tam-muội, 

 cầu trường thọ được trường thọ, như thế cho đến  (từ ngữ “như thế cho đến” bao 

 gồm hết thảy những điều mong cầu)  cầu đại Niết Bàn đắc đại Niết Bàn”. Đại Niết 

Bàn là Phật quả rốt ráo mà còn có thể cầu được, huống là những chuyện nhỏ 

nhặt khác mà chẳng thể được ư? Hãy nên phát tâm tự lợi, lợi tha, tùy theo 

lòng thành của người mong cầu và sự tinh thuần của hạnh ấy lớn hay nhỏ mà 

được cảm ứng [lớn hay nhỏ]. Nếu muốn làm chuyện ác mà cầu Bồ Tát thì 

chẳng những không được phước mà còn mắc họa lớn. Phàm hết thảy những 

27 Có hai cách hiểu chữ Thất Chi: 

1) Thân khẩu thất chi: Tức những điều ác nơi thân và miệng (ba điều nơi thân tức Giết - Trộm - 

Dâm và bốn điều nơi miệng, tức nói dối, nói thêu dệt, nói đôi chiều và ác khẩu). 

2)  Bảy  tụ  (nhóm)  giới  trong  giới  luật  tỳ-kheo,  tức  Ba-la-di,  Tăng-tàn,  Thâu-lan-giá,  Ba-dật-đề, 

Ðề-xá-ni, Ác-tác, Ác-thuyết. 

Tứ Nghi là bốn oai nghi: đi, đứng, nằm, ngồi. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 29 of 274

bệnh thuốc men chẳng thể trị được đều dùng thuốc A Già Đà một vị này để 

chữa trị  (Ngày mồng Năm tháng Tám năm Dân Quốc 29 - 1940) 

22. Thư trả lời pháp sư Tông Linh 

Phàm  những  ai  có  tâm  đều  có  thể  thành  Phật,  há  nên  nói  kẻ  mù,  điếc, 

câm,  ngọng  chẳng  được  vãng  sanh?  Phật  nói  đến  “mù,  điếc,  câm,  ngọng” 

trong  tám  nạn,  ngụ  ý  những  tật  ấy  [khiến  cho  người  đó]  khó  thể  nhập  đạo 

mà thôi! Nếu có thể chuyên ròng niệm Phật, tuy người điếc chẳng thể nghe 

kinh và nghe thiện tri thức khai thị, người mù chẳng thể xem kinh, rốt cuộc 

nào  trở  ngại  gì  đâu?  Người  câm  không  có  tiếng,  kẻ  ngọng  cũng  không  nói 

[gãy gọn] được, nhưng trong tâm niệm thầm vẫn có thể đích thân đạt được 

Niệm Phật tam-muội trong đời này, lâm chung lên thẳng chín phẩm; há nên 

nói  những  người  ấy  chẳng  thể  vãng  sanh?  Những  người  ấy  chẳng  sốt  sắng 

niệm  Phật  thì  chẳng  thể  vãng  sanh,  chứ  không  phải  là  những  người  ấy  dù 

niệm  Phật  cũng  chẳng  được  vãng  sanh!  Còn  người  tàn  phế  thiếu  tay  thiếu 

chân thì cũng giống như kẻ mù, điếc, câm, ngọng. 

Nói [kẻ mù, điếc, câm, ngọng chẳng thể được vãng sanh] như thế ấy là 

vì  hiểu  lầm  bài  kệ  trong  Vãng  Sanh  Luận  mà  ra!  Kệ  nói:   “Đại  Thừa  thiện 

 căn giới, đẳng vô cơ hiềm danh, nữ nhân cập căn khuyết, Nhị Thừa chủng 

 bất  sanh”   (Cõi  thiện  căn  Đại  Thừa,  bình  đẳng  không  có  những  danh  từ 

đáng chê trách, nữ nhân và thiếu căn, giống Nhị Thừa chẳng sanh), chính là 

nói “Tây Phương Cực Lạc thế giới là thế giới của những người mang thiện 

căn Đại Thừa sanh về, trọn chẳng có những danh tự có thể gây nên chê bai 

hoặc  có  thể  gây  nên  sự  chán  ghét”.  [Hai  câu]  tiếp  đó  liệt  kê  một  số  những 

danh  tự  có  thể  gây  nên  sự  chê  bai  như  “nữ  nhân,  người  sáu  căn  chẳng  đủ, 

và hạng người Nhị Thừa Thanh Văn, Duyên Giác”. Do vậy:  “Nữ nhân cập 

 căn  khuyết,  Nhị  Thừa  chủng  bất  sanh”   nghĩa  là  Tây  Phương  không  có  nữ 

nhân, người sáu căn chẳng hoàn bị và hàng Nhị Thừa  (Tây Phương tuy có danh 

 tự  “thánh  nhân  Tiểu  Thừa”  nhưng  đều  thuộc  hàng  phát  tâm  Đại  Thừa,  trọn  chẳng  có 

 hàng Thanh Văn, Duyên Giác không phát tâm Đại Thừa), chứ không phải là nói đến 

những  người  tu  hành  để  vãng  sanh  thế  giới  ấy.  Người  thiếu  trí  huệ  tưởng 

rằng những hạng người ấy chẳng được vãng sanh Tây Phương, lầm lẫn quá 

lớn! 

Tay phải ông bị thương tật là do ác nghiệp sát hại chúng sanh trong đời 

trước chiêu cảm, hãy nên chí thành khẩn thiết niệm Phật để hồi hướng cho 

những oán gia trong đời trước ấy, ngõ hầu họ được siêu sanh Tịnh Độ. Nếu 

có thể thường niệm, nghiệp sẽ tự tiêu diệt! Nghiệp tiêu thì bệnh lành, cần gì 

phải cưa tay? Dẫu cưa tay cũng chẳng thể tiêu nghiệp được! Hãy nên tuân 

theo lời tôi, tích cực niệm Phật. Lại còn niệm thêm Quán Thế Âm Bồ Tát, 

chắc chắn chưa đầy một năm tay sẽ lành hẳn. Ông gây nên tà thuyết thượng 

hạng, hại người vô lượng, hãy nên biết lấy. Hơn nữa, trong tâm tín căn lẫn 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 30 of 274

nguyện  căn  không  đủ  sẽ  chẳng  thể  vãng  sanh,  chứ  không  phải  là  kẻ  thân 

thể không đầy đủ sẽ chẳng thể vãng sanh. Ông đọc bộ Văn Sao của tôi sao 

không biết đến nghĩa này? 

23. Thư trả lời hòa thượng Diệu Liên 

Nhận được thư và bài văn bia, do bận bịu quá sức nên chỉ kính cẩn trả 

lời  bằng  một  trang,  chắc  là  Sư  đã  đọc  rồi.  Ở  đây,  tôi  vốn  muốn  thêm  một 

đoạn vào đầu nguyên bản bài văn bia, nhuận sắc đại lược những chỗ còn lại, 

nào ngờ thợ vụng chế đồ chẳng thể tùy ý thành công, đến nỗi thành ra soạn 

bài văn khác! Những lời phê bên cạnh nguyên văn, đến khi chép lại cho rõ 

ràng, hóa ra chẳng phải là ý định lúc đầu. Nói chung là do tài cán vụng về, 

ngòi  bút  chẳng  thể  thuận  theo  ý  muốn  mà  ra!  Lời  văn  tôi  tính  soạn,  nhìn 

chung còn có thể chấp nhận được, chứ văn tự quả thật là chất phác, vụng về. 

Hơn nữa, [bài văn ấy phải] ký tên tọa hạ mới là đúng lý. Quang trước đây đã 

từng viết qua, không cần phải ghi tên Quang. Biện pháp như vậy so ra đắc 

thể hơn kiểu phô trương trong nguyên văn, xin hãy hỏi qua ý lão cư sĩ Phan 

Đối Phù. Nếu có chỗ nào không thỏa đáng hãy cậy ông ta sửa đổi, chẳng cần 

phải gởi đến Phổ Đà nữa vì Quang già cả, bận bịu, không rảnh rỗi để chăm 

lo  chuyện  ấy  được.  Giữa  Thu  năm  sau  tôi  quyết  định  rời  Phổ  Đà,  không  ở 

nơi  nào  nhất  định  để  khỏi  bị  nhọc  nhằn  thù  tiếp  thư  từ  hòng  chuẩn  bị  tư 

lương cho lúc lâm chung mà thôi! 

 Căn cứ theo bài văn bia được nói đến trong thư thì chính là bài văn bia 

 ghi công đức cung thỉnh Đại Tạng Kinh của chùa Tịnh Cư tại Tế Nam. 

24. Thư trả lời pháp sư Bảo Tịnh 

Nhận được thư và cuốn tuần san, khôn ngăn cảm động, hổ thẹn! Quang 

là ông Tăng tầm thường chỉ biết cơm cháo, nay lại phát sanh bệnh mắt. Đã 

vậy, vị hòa thượng trụ trì đã về hưu đặc biệt sai Quang giám định, sửa chữa 

Phổ Đà Sơn Chí, giao đã một năm rưỡi rồi mà vẫn chưa đụng đến. Lại còn 

những chuyện như giảo chánh, đối chiếu Văn Sao  (cuốn này đang sắp chữ),  Bất 

Khả Lục  (cuốn này vẫn chưa được sắp chữ) v.v… dồn vào một thân, không rảnh 

rỗi để ra sức cho tọa hạ. Nếu cõi đời chưa đến nỗi đại loạn, mùa Xuân năm 

sau các sách sẽ được in ra  (Quán Âm Tụng cũng được kể trong số đó), sẽ gởi cho 

Ngài bao nhiêu đó cuốn để mong kết duyên. 

Hiện  thời,  pháp  trọng  yếu  để  cứu  đời  là  phải  chú  trọng  nhân  quả  báo 

ứng, giáo dục trong gia đình  (cũng cần phải chú trọng nhân quả báo ứng) để hết 

thảy  ai  nấy  đều  giữ  vẹn  luân  thường,  nghiêm  túc  trọn  hết  bổn  phận,  đừng 

làm các điều ác, vâng giữ các điều lành, kiêng giết, bảo vệ sanh vật, ăn chay, 

niệm Phật, dùng lòng tín nguyện sâu đậm để cầu sanh Tây Phương. Hoằng 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 31 of 274

dương như thế mới có lợi ích thật sự. Nếu chẳng thực hiện nơi những điều 

này thì chỉ bậc thượng căn mới được lợi ích. Lại nữa, có kẻ tu trì Phật pháp 

nhưng vướng thói tệ chẳng biết nhân quả, chẳng tận hết luân thường v.v… 

Đừng nói là kẻ [căn cơ] trung hạ mắc phải cái lỗi không biết ấy, ngay cả bậc 

thượng  thượng  căn  phần  nhiều  cũng  thế.  Do  vậy,  dạy  người  phải  đặt  chân 

vững  chắc  trên  thực  tế,  làm  chuyện  thiết  thực  mới  là  tối  thượng;  đừng  bảo 

pháp này thiển cận, cần gì phải đề xướng! Phàm đi ngàn dặm, bắt đầu bằng 

bước  đầu  tiên,  núi  cao  chín  Nhận28  cũng  do  từng  sọt  đất  đắp  thành.  Sông 

biển sâu rộng mênh mông, bát ngát do các dòng nước hợp thành. Nếu khinh 

rẻ pháp bình thường thiết thực, sợ rằng khó đạt được hiệu quả thật sự! 

25. Thư trả lời pháp sư Thái Hư 

Ngày  hôm  qua  nhận  được  thư  Ngài,  nói  muốn  đến  Ninh  Ba,  có  lẽ  tới 

Trung  Thu  sẽ  có  thể  lại  đến  đây.  Ngu  ý  cho  rằng  tọa  hạ  học  vấn,  văn 

chương, bia miệng chở đạo, ra đi lần này, ắt sẽ có người lôi kéo mời làm chủ 

giảng, thúc đẩy những kẻ xuất thế chen nhau tìm kiếm; chuyện trở lại Bạch 

Hoa29  sợ  chỉ  trở  thành  mong  tưởng  mà  thôi!  Quang  tuy  tuổi  chưa  già,  tinh 

thần lẫn thể xác đã suy cùng cực, một hơi thở hít vào tuy còn giữ được, một 

hơi thở ra khó giữ nổi! Dẫu cho tọa hạ sẽ trở lại nơi này để [Quang] lại được 

chiêm ngưỡng khuôn mẫu tốt đẹp, lại được đọc những trước tác đẹp đẽ thì 

đấy vẫn là điều chưa thể dự liệu được. 

Trộm nghĩ hiện thời thế đạo bạc ác, mỏng manh, đạo thầy trò đã bị chôn 

vùi, phần nhiều hùa theo ca ngợi siểm nịnh, chẳng tuân theo sự uốn nắn, răn 

nhắc, đến nỗi bậc thượng trí chậm thỏa mong ước trở thành bậc thánh, kẻ hạ 

ngu đánh mất lợi ích “mỗi ngày một mới”. Quang vốn là một gã kém hèn ở 

phía Bắc tỉnh Thiểm Tây, bản chất giống như cát, đá, thường đối trước ngọc 

quý mặc tình phô phang dáng vẻ thô tháp, xù xì, muốn cho viên ngọc quý ấy 

mau trở thành món vật hoàn thiện, trở thành món đồ quý báu trong cõi đời, 

dẫu tan thân nát xương cũng chẳng nuối tiếc! Tọa hạ là ngọc đẹp không tỳ 

vết, là vàng ròng tuyệt không chất cặn, cần gì những uốn nắn, răn nhắc, đâu 

bị hãm trong lời khen ngợi siểm nịnh? Thuật cỡi lừa của Quang trọn chẳng 

áp dụng được! Nhưng muốn kế thừa người trước, mở lối cho người sau, hiện 

thân  thuyết  pháp,  ứng  khắp  quần  cơ,  dẫn  dắt  người  khác  tiến  vào  chỗ  thù 

thắng, dường như có chỗ phải bù đắp đôi chút; do vậy lấy bài thơ tọa hạ đáp 

28 Đơn vị đo chiều dài đời Châu, tám thước là một Nhận. 

29 Chữ Bạch Hoa ở đây có thể hiểu theo hai nghĩa: 

1. Phổ Đà nói chung vì Phổ Đà (Potalaka) chính là tên một loại hoa màu trắng mọc rất nhiều ở 

đảo Lanka. Do vậy, Lanka (Lăng Già) mới được gọi là Phổ Đà Lạc Ca. 

2. Am Bạch Hoa trên núi Phổ Đà. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 32 of 274

lời  ông  Dị  Thật  Phủ  để  họa  quấy  quá30  [mấy  vần  thơ]  cho  xong  hòng  diễn 

tả ý “do có duyên cùng nhau mà chọn người giao du” [trong thư của tọa hạ] 

ngày hôm qua, không phải là thổi lông tìm vết, mà thật sự là muốn cho ngọc 

được vẹn toàn phẩm đức, nhưng lời thô ý vụng khiến gai mắt nhã, xin hãy 

thương tưởng mà dung thứ tấm lòng ngu thành, bỏ qua văn từ thì may mắn 

lắm thay! 

26. Thư trả lời đại sư Đạo Truyền (thư thứ nhất) 

Ông nhìn cao nhưng không thật, tâm ông lớn nhưng vô dụng. Đọc Văn 

Sao, nghe Yếu Giải mà vẫn còn hỏi câu ấy! Đủ biết ông một mực rong ruổi 

bên ngoài, chỉ biết cầu rộng rãi chứ không biết giữ lấy chỗ giản ước. Pháp 

Hoa tam-muội31 ông không thể tu được đâu! Dẫu cho ông tu được cũng sợ 

rằng  chẳng  thể  giải  thoát  ngay  trong  đời  này.  Nếu  chịu  tin  lời  Quang,  xin 

hãy  tạm  thời  đem  những  giáo  pháp  của  tông  Thiên  Thai  cất  trên  gác  cao, 

chuyên tâm nghiên cứu Tịnh Độ. Xét tâm tánh của ông, lâu ngày chầy tháng 

sợ rằng sẽ có chuyện bị ma dựa phát cuồng, chẳng thể không đề phòng! Nếu 

không,  mặc  cho  ông  làm  bậc  đại  thông  gia,  đừng  gởi  thư  đến  nữa,  có  gởi 

cũng không trả lời! 

27. Thư trả lời pháp đại sư Đạo Truyền (thư thứ hai) 

30 Trong Niên Phổ, Thái Hư đại sư đã cho biết khi các ông Dịch Thật Phủ, Thịnh Quý Bảo v.v… 

lên chơi núi Bạch Vân ở Quảng Châu, tình cờ gặp lại thi hữu là đại sư Thái Hư ở đó bèn cùng 

nhau xướng họa; đại sư đã họa lại bài thơ của ông Dịch Thật Phủ có câu:  “Thái hư như thái hư, 

 na phạ bạch vân yểm”  (Thái hư như thái hư, nào sợ mây trắng phủ). Câu thơ được ghi vào thi tập. 

Ấn Quang đại sư đọc được câu này vào năm Tuyên Thống thứ ba (1911), rất tán thưởng, viết bài 

thơ họa lại, gởi cho Thái Hư có câu:  “Thái hư đại vô biên, hà vật năng tương yểm, bạch vân ngẫu 

 nhĩ thê, đương xử tiện đảm ảm, xuy dĩ hạo đãng phong, hoa cảnh liễu vô điểm, thứ khả quán cận 

 giả, mạc do trì tuấn biếm”  (Thái hư rộng vô biên, vật nào che lấp được, ngẫu nhiên mây trắng 

đậu, chỗ ấy thành âm u, một trận gió to thổi, hoa cảnh lại rạng ngời, mong được đến gần ngắm, 

không cách nào ruổi rong). Thái Hư đại sư họa lại:  “Nhật nguyệt hồi hỗ chiếu, thái hư ánh hoàn 

 yểm,  hữu  thời  phong  lãng  lãng,  hữu  thời  vân  ảm  ảm,  vạn  tượng  tư  nghiên  sửu,  đương  xứ  tuyệt 

 trần ai, tuy hữu xuân thu bút, diệc nan thi bao biếm”  (Nhật nguyệt cùng chiếu rọi, thái hư ánh 

sáng ngăn, có lúc gió lồng lộng, có khi mây lờ mờ, muôn vật thành đẹp xấu, nơi ấy bặt bụi trần, 

bút xuân thu dẫu sẵn, cũng khó thể khen chê). Hai vị xướng họa qua lại, tình cảm rất sâu đậm. 

31 Pháp Hoa Tam Muội (Saddharma-Pundarīka-Samādhi) là một trong bốn thứ tam-muội do Tông 

Thiên Thai đề xướng, còn gọi là Pháp Hoa Sám Pháp hay Pháp Hoa Sám. Cách tu trì dựa theo 

giáo nghĩa của hai kinh Pháp Hoa và Quán Phổ Hiền Hạnh, lấy hai mươi mốt ngày làm hạn, đi 

kinh hành, tụng kinh, hoặc đi, hoặc đứng, hoặc ngồi, không được nằm, tư duy quán tưởng sâu xa 

lý Trung Đạo. Do pháp này lấy sám hối diệt tội làm chủ nên trong sáu thời phải sám hối. Trong 

suốt thời gian ấy, hành nhân không được nằm, miệng ngoài lúc tụng kinh ra không được nói đến 

sự duyên nào khác, trong mọi lúc tâm luôn tưởng theo từng câu từng chữ trong kinh Pháp Hoa và 

luôn nghĩ sám hối những tội chướng nơi sáu căn; lại còn tùy lúc thâm nhập Thiền Định để liễu đạt 

lý Tam Đế của Thật Tướng. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 33 of 274

Đọc thư gởi đến lần này, bế quan chưa lâu mà đã làm bài tụng như thế 

 (tức bài ca tụng kinh Vô Lượng Thọ, tuy chẳng liên quan tới kinh văn, nhưng khá có sự 

 khích  lệ,  cổ  vũ  cho  người  sơ  tâm  tu  Tịnh  nghiệp,  nên  tôi  đặc  biệt  tán  thành),  đủ  biết 

ông dụng tâm tinh ròng, siêng năng. Nay tôi đem bài tụng văn ấy gởi đi, đợi 

khi đóa sen trong tâm ông nở bừng, lại đem kinh văn phân tích, phân khoa, 

phán  giáo.  Nếu  viết  lời  chú  giải,  hãy  đem  bài  tụng  ấy  ghép  vào  dưới  kinh 

văn, thấp hơn một chữ, phía trên lại để thêm chữ  “tụng rằng”  để người khác 

dễ  biết  đây  không  phải  là  kinh  văn.  Nếu  không,  sẽ  khiến  cho  người  không 

hiểu biết tưởng đấy là kinh, sẽ mắc tội chẳng cạn. Đợi khi nào ông viết xong 

bài tụng, lúc chép lại cho rõ ràng thì viết những chữ ấy cho to để mắt Quang 

dù chẳng tỏ vẫn có thể giảo duyệt, giảo duyệt xong sẽ giao cho Hoằng Hóa 

Xã in ra lưu truyền. 

28. Thư trả lời pháp sư Hiển Ấm 

Nhận được thư khôn ngăn mừng rỡ, an ủi. Tọa hạ túc căn sâu dầy, thông 

minh hơn người. Chưa đầy mấy năm mà đối với Tông, đối với Giáo, đối với 

Mật đều đã thông đạt, đáng hận là Quang già rồi, chẳng thể học theo những 

sở  đắc  của  tọa  hạ  được;  chỉ  mong  tọa  hạ  từ  đây  chân  tu  thật  chứng  thì  hai 

tông  Thiên  Thai  lẫn  Mật  Giáo  từ  nay  sẽ  được  chấn  hưng  lớn  lao.  Nhưng 

hiện thời tuổi ông hãy còn quá trẻ, hãy nên gấp rút ẩn kín tài năng, tận lực tu 

hành, đợi đến khi công phu hàm dưỡng sâu đậm mới ra hoằng pháp thì lợi 

ích  lớn  lắm!  Thông  minh  và  có  hàm  dưỡng  sẽ  thành  pháp  khí,  thiếu  hàm 

dưỡng thì đối với bản thân, đối với pháp, chắc rằng lời lẽ, hành vi sẽ chẳng 

tương  ứng  mà  chính  mình  không  biết.  Đây  là  lòng  khăng  khăng  ngu  thành 

của Quang. Thầy Liễu Đạo đã đến đây, đừng lo! Gió Xuân dễ xâm nhập vào 

người, xin hãy giữ gìn điều dưỡng, ắt sẽ không cần thuốc mà được yên vui 

vậy! 

29. Thư trả lời pháp sư Đế Tỉnh 

Nhận  được  thư  đề  ngày  Mười  Ba  tháng  Chín,  biết  ông  đã  bế  quan  tịnh 

tu, khôn ngăn an ủi, mừng rỡ. Ông nói thường có những cảnh giới [trong khi 

niệm  Phật]  ắt  là  ông  chưa  từng  chân  thật  nhiếp  tâm,  chỉ  lo  hành  trì  phô 

trương bề ngoài mà ra. Nếu chân thật nhiếp tâm thì bên trong không có vọng 

niệm, chuyên chú vào một câu Phật hiệu, ắt nghiệp chướng tiêu trừ, phước 

huệ tăng trưởng, đâu đến nỗi thường bị khổ vì có những cảnh giới? Chớ nên 

tu hành bằng cái tâm sôi động, lầm lạc cầu được thánh cảnh giới biến hiện 

và đủ mọi thứ thần thông, chỉ nên mong sao tâm tương ứng với Phật mà thôi! 

Như  câu  nói:   “Toàn  tâm  là  Phật,  toàn  Phật  là  tâm,  ngoài  tâm  không 

 Phật, ngoài Phật không tâm”;  nếu làm được như thế, ví như mặt trời sáng 

rực  giữa  hư  không,  sương  tuyết  đều  tan  hết,  nào  còn  có  cảnh  giới  chẳng 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 34 of 274

đúng như pháp gây khổ não cho thân tâm nữa ư? Nếu không dụng tâm như 

thế, lúc bình thường cứ chuyên muốn được thấy thánh cảnh, chẳng biết: Để 

đạt  được  thánh  cảnh  thì  phải  đạt  đến  địa  vị  “nghiệp  tận,  tình  không”!  Nếu 

không, đừng nói những cảnh giới đạt được đều là ma cảnh, ngay cả là thánh 

cảnh  [thật  sự]  cũng  sẽ  vô  ích,  không  chừng  còn  bị  tổn  hại  lớn  lao!  Bởi  lẽ, 

chẳng biết tinh tấn tận lực tu trì, lại ngược ngạo do đấy sanh lòng hoan hỷ 

lớn  lao,  chưa  đắc  nói  là  đã  đắc,  ắt  sẽ  đến  nỗi  bị  ma  dựa  phát  cuồng!  Kinh 

Lăng Nghiêm nói:  “Chẳng nghĩ là thánh cảnh thì gọi là cảnh giới lành. Nếu 

 nghĩ là thánh cảnh thì bị rớt vào lũ ma”,  chính là nói về điều này. Huống chi 

cảnh giới ông đạt được vẫn thuộc vào những cảnh giới tục nhiễm ư? Chỉ nên 

đề  khởi  chánh  niệm  sao  cho  những  tâm  dâm  dục,  sân  hận  v.v…  trước  kia 

chẳng dấy lên. Nếu như chúng ngẫu nhiên khởi lên, hãy nên giác chiếu ngay 

lập tức khiến cho chúng nhanh chóng bị diệt mất. Ví như kẻ giặc đến nhà, 

nếu chủ nhân biết nó là giặc thì kẻ giặc ấy sẽ bỏ đi ngay lập tức. Nếu coi nó 

là người trong nhà thì nhà ấy sẽ bị kẻ giặc cướp sạch sành sanh! 

30. Thư trả lời pháp sư Hằng Tàm (thư thứ nhất) 

Nhận  được  thư  biết  những  sách  đã  gởi  năm  ngoái  ông  đều  nhận  được 

hết, an ủi vô cùng. Gần đây, Diệu Cát cũng gởi một lá thư cho biết sách gởi 

cho ông ta cũng nhận được rồi. Ông và tôi quen nhau trên tình đạo, há nên 

học  thói  tục  ngoài  đường  ngoài  chợ  khen  ngợi  quá  lố  khiến  cho  Quang 

không có chỗ để dung thân ư? Đấy có phải là điều nên làm của bậc trực tâm 

tu đạo hay chăng? Còn như ông nói “tuy thiếu tinh tấn, nhưng trì danh khá 

đủ  lòng  ưa  -  chán”,  thì  cần  phải  biết  rằng  một  pháp  Tịnh  Độ  là  quả  núi 

nương tựa lớn lao cho chúng ta; nếu lúc bình thường coi rẻ, chắc là đến khi 

lâm chung sẽ chẳng thể đắc lực đâu! 

Sư Hiển Ấm thiên tư rất cao, đối với các tông Hiển - Mật đều hiểu được 

cương  lãnh  trọng  yếu,  nhưng  do  chí  còn  phù  phiếm,  khoa  trương,  chẳng 

trọng  chân  tu,  lúc  mất  chẳng  hề  được  hưởng  lợi  ích  nơi  Hiển  lẫn  nơi  Mật! 

Đối với chuyện niệm Phật ông ta còn chưa thấu hiểu nên cũng không có hiệu 

quả gì. Tuy có nhiều người trợ niệm cho ông ta, nhưng chính ông ta đã mê 

man, không còn tỉnh táo nữa. Đấy chính là một sự cảnh tỉnh, nhắc nhở lớn 

lao  cho  những  kẻ  tuổi  trẻ  thông  minh  vậy.  Ấy  là  vì  Hiển  Ấm  thiên  tư  tuy 

cao, nhưng bụng dạ quá hẹp, không chân tu hàm dưỡng ẩn kín tài năng, có 

tánh  bộp  chộp,  kiêu  căng,  phô  trương,  khoe  khoang,  bộc  lộ   (từ  Nhật  Bản  trở 

 về nước, đến Ninh Ba gặp thầy, trong ngày hôm ấy liền ngã bệnh, hôm sau liền đi qua 

 Thượng  Hải)  là  vì  nghe  thầy  dạy  một  câu   “hãy  nên  bế  quan  tịnh  tu”,   ngay 

hôm đó liền ngã bệnh, ngày hôm sau đi liền, rốt cuộc đến nỗi bệnh tật dây 

dưa đến chết, chẳng đáng buồn sao? 

Những điều ông đã hỏi vốn chẳng cần phải hỏi, [sở dĩ ông vẫn phải hỏi] 

chỉ  vì  ông  chưa  đọc  kỹ  các  trước  thuật  Tịnh  Độ  nên  trở  thành  một  vấn  đề 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 35 of 274

lớn! Nếu đọc kỹ rồi sẽ tự bật cười! Ông chẳng những chưa đọc kỹ các trước 

thuật Tịnh Độ mà ngay cả Văn Sao của Quang cũng chẳng đọc kỹ. Nếu lắng 

lòng  đọc  kỹ,  chắc  chắn  chẳng  đến  nỗi  phải  hỏi  mãi  câu  này.  Câu  hỏi  này 

thường được giải thích trong Văn Sao, nay lại trình bày đại lược. Cõi Phật có 

bốn, tức là Phàm Thánh Đồng Cư Độ, Phương Tiện Hữu Dư Độ, Thật Báo 

Vô Chướng Ngại Độ, Thường Tịch Quang Độ. 

1) Phàm Thánh Đồng Cư Độ: Thế giới Sa Bà tuy thuộc uế độ, nhưng 

cũng  có  Phật,  Bồ  Tát,  thánh  nhân  Nhị  Thừa  cùng  sống  trong  ấy.  Tuy  vậy, 

cảnh được thấy cũng như sự thọ dụng giữa thánh và phàm khác biệt vời vợi 

một  trời,  một  vực!  Ở  Tây  Phương,  luận  theo  phía  những  người  đới  nghiệp 

vãng  sanh  thì  họ  sẽ  sanh  vào  Phàm  Thánh  Đồng  Cư  Độ,  nhưng  cõi  ấy  vi 

diệu thanh tịnh như đã nói trong A Di Đà Kinh và Vô Lượng Thọ Kinh. Cõi 

ấy  tuy  là  chỗ  của  người  đới  nghiệp  vãng  sanh  sống,  nhưng  cũng  có  Pháp 

Thân Bồ Tát và Phật cùng sống trong ấy, thuyết pháp cho họ, nên cũng gọi 

là Phàm Thánh Đồng Cư độ. Nhưng do cõi ấy là cõi dành cho người vãng 

sanh Tịnh Độ, nên tuy chưa thể thù thắng nhiệm mầu như trong sự thấy biết 

và thọ dụng của Phật, Bồ Tát, nhưng khá giống nhau về mọi phương diện, 

chẳng  hoàn  toàn  khác  biệt  như  trong  cõi  Sa  Bà.  Cõi  này  cũng  chia  thành 

chín phẩm. Nếu là sáu phẩm Trung Hạ thì phần nhiều cần phải mất cả thời 

kiếp [mới giác ngộ], còn ba phẩm Thượng thì sẽ ngộ Vô Sanh Nhẫn nhanh 

chóng  (ngộ  Vô  Sanh  Nhẫn  mới  vào  được  cõi  Thật  Báo),  chứng  địa  vị  Bất 

Thoái, chứng nhập Thật Báo, Tịch Quang. 

2)  Phương  Tiện  Hữu  Dư  Độ:  Chính  là  cõi  dành  cho  người  đã  đoạn 

Kiến Hoặc, Tư Hoặc, nhưng chưa phá được vô minh. Nói “Phương Tiện” là 

vì  những  gì  họ  tu  đều  thuộc  về  phương  tiện  trước  khi  chứng  nhập  Chân 

Thật. Nói “Hữu Dư” là vì tuy đã đoạn Kiến Hoặc, Tư Hoặc, nhưng chưa phá 

vô minh  (Trần Sa không có thể tánh, nói hay không nói đều được. Nếu nói thì người 

 thuộc vào chín phương tiện này đã phá được Trần Sa Hoặc rồi), vì thế gọi là “Hữu 

Dư”. Nếu phá vô minh thì được gọi là Phần Chứng Vô Dư. Nếu vô minh hết 

sạch   (chín  phương  tiện  chính  là  Nhị  Thừa  trong  Tạng  Giáo,  Tam  Thừa  trong  Thông 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 36 of 274

 Giáo 32,  Tam Hiền 33  trong Biệt Giáo 34,  Thập Tín trong Viên Giáo. Chín hạng người này 

 cùng đoạn Kiến Hoặc và Tư Hoặc, chưa phá vô minh) sẽ là Vô Dư rốt ráo. 

3)  Thật  Báo  Vô  Chướng  Ngại  Độ:  Chính  là  báo  độ  được  cảm  bởi 

phước huệ trang nghiêm chẳng thể nghĩ bàn của Phật, Bồ Tát. 

4) Thường Tịch Quang Độ: Chính là lý tánh được chứng bởi Phật, Bồ 

Tát. 

Hai cõi này (tức Thật Báo Vô Chướng Ngại Độ và Thường Tịch Quang 


Độ) vốn thuộc về cùng một cõi. Nếu nói theo cõi do quả báo cảm được thì 

gọi là Thật Báo, nếu luận trên lý tánh đã chứng thì gọi là Tịch Quang. Bậc 

Sơ Trụ trong Viên Giáo mới phá được một phẩm vô minh, chứng một phần 

Tam Đức, liền nhập cõi Thật Báo, cũng gọi là Phần Chứng Tịch Quang. Nếu 

đạt đến Phật quả Diệu Giác thì là Thượng Thượng Thật Báo, Tịch Quang rốt 

ráo  vậy.  Muốn  cho  người  khác  dễ  ngộ  nên  những  vị  giảng  kinh  mới  gộp 

“người  phần  chứng”  về  Thật  Báo,  gom  “người  rốt  ráo  chứng”  về  Tịch 

Quang. Chứ thật ra, hễ Phần Chứng thì hai cõi đều Phần Chứng, rốt ráo thì 

hai cõi đều rốt ráo vậy. 

Cõi Thật Báo thì chỉ có người phá vô minh, chứng pháp tánh thấy được, 

há nên cho rằng người đới nghiệp vãng sanh sẽ sanh vào Thật Báo ư? Sanh 

về  cõi  Đồng  Cư  là  do  tín  nguyện  niệm  Phật,  được  Phật  tiếp  dẫn  mà  sanh 

[về đấy]. Tuy họ chưa đoạn được Phiền Hoặc, nhưng do trong được nương 

vào sức tự tánh của đức Phật trong tâm, ngoài được sức từ bi của A Di Đà 

Phật cảm ứng đạo giao, nên tuy chưa đoạn được Phiền Hoặc mà Phiền Hoặc 

32 Thông Giáo là một trong bốn giáo do Tông Thiên Thai thành lập, coi những giáo pháp thuộc 

thời Phương Đẳng và Bát Nhã đều thuộc về Thông Giáo. Theo cuốn Tứ Giáo Nghĩa của Trí Giả 

đại sư thì chữ Thông gồm tám nghĩa:

1) Giáo thông: Ba thừa cùng vâng nhận giáo pháp này. 

2) Lý thông: Ba thừa cùng thấy lý thiên chân. 

3) Trí thông: Ba thừa cùng được Nhất Thiết Trí khéo độ. 

4) Đoạn thông: Ba thừa cùng đoạn những Kiến Hoặc, Tư Hoặc trong tam giới. 

5) Hạnh thông: Ba thừa cùng tu những hạnh khiến Kiến Hoặc, Tư Hoặc đều không còn sót thừa. 

6) Vị thông: Ba thừa cùng trải qua những địa vị từ Càn Huệ cho đến Bích Chi Phật. 

7) Nhân thông: Ba thừa cùng lấy chín thứ vô ngại làm nhân. 

8) Quả thông: Ba thừa cùng đắc hai thứ Niết Bàn giải thoát

33 Địa vị Tam Hiền trong Đại Thừa là những quả vị trước khi chứng được mười địa vị thuộc về 

hàng Thập Địa Bồ Tát. Như vậy Tam Hiền gồm ba mươi địa vị thuộc Thập Trụ, Thập Hạnh và 

Thập Hồi Hướng. 

34 Theo Tông Thiên Thai, Biệt Giáo bao gồm những giáo nghĩa chỉ dành riêng cho căn cơ Đại 

Thừa  như  Hoa  Nghiêm,  Pháp  Hoa,  Niết  Bàn  v.v…  Những  pháp  ấy  hàng  Nhị  Thừa  không  thể 

lãnh hội hoặc tin nhận được nên gọi là Biệt. Giáo pháp ấy riêng vì hàng Bồ Tát mà nói ra hằng sa 

lý Tục Đế, dùng Đạo Chủng Trí đoạn Trần Sa Hoặc và những Kiến Hoặc, Tư Hoặc ở ngoài tam 

giới, phá Vô Minh Hoặc, tu các Ba La Mật để tự hành hóa tha… Do giáo pháp này không dành 

cho Nhị Thừa nên còn gọi là Bất Cộng Giáo. Biệt Giáo chú trọng dạy về những Sự vượt ngoài 

tam giới, nhưng sự lý chưa viên dung tương tức như trong Viên giáo. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 37 of 274

chẳng còn có tác dụng nữa! Vì thế được sanh về cõi Đồng Cư thanh tịnh tột 

bậc! 

Ông nghi “sẽ sanh về cõi chẳng thanh tịnh và chẳng thể thấy ngay được 

sắc thân thắng diệu của Phật A Di Đà và những chúng sanh cõi ấy” là vì ông 

tưởng cách hiểu của ông là đúng, còn thệ nguyện của đức Di Đà, ngôn giáo 

của Phật Thích Ca, những trước thuật nhằm nêu tỏ của các vị Bồ Tát, tổ sư, 

thiện tri thức đều sai be bét, chỉ có hiểu như ông mới là đích xác nhất, cao 

siêu  nhất!  Ông  thấy  biết  như  vậy  tức  là  báng  Phật,  báng  Pháp,  báng  Tăng, 

tương  lai  sẽ  cùng  Đề  Bà  Đạt  Đa  hưởng  Cực  Lạc  trong  đại  địa  ngục  A  Tỳ, 

vui sướng chẳng thể nào ví dụ được! Sợ rằng đến hết đời vị lai vẫn thọ dụng 

chẳng  gián  đoạn  những  sự  vui  sướng  ấy!  Ông  muốn  hưởng  sự  vui  ấy,  xin 

hãy y theo tri kiến của ông mà nói; còn nếu chẳng muốn hưởng sự vui ấy, 

dẫu cho bị oai thế bức bách cũng chớ nên nói [những lời lẽ ấy]. 

Hạ Phẩm Hạ Sanh là hạng tội nhân Ngũ Nghịch Thập Ác cực nặng, do 

khi  lâm  chung  tướng  địa  ngục  đã  hiện,  sanh  lòng  sợ  hãi  lớn  lao,  gặp  thiện 

tri thức dạy niệm Phật, do cái tâm sợ khổ cầu cứu mạnh mẽ, tha thiết cùng 

cực, nên tuy niệm không nhiều, mà trong một niệm tâm quang đã cảm được 

Phật. Vì thế, đức Phật liền rủ lòng tiếp dẫn để ứng, bèn được vãng sanh. Họ 

ở trong hoa [sen] mười hai đại kiếp là vì lúc sống tội nghiệp nặng nề, thiện 

căn nông cạn, vì thế hoa sen chậm nở nhất; nhưng sự sung sướng của những 

người ấy ở trong hoa còn hơn sự vui trong Tam Thiền Thiên!  (Sự vui trong thế 

 gian thì Tam Thiền thật là bậc nhất), nào có thiếu sót, tiếc nuối chi đâu? Cõi Thật 

Báo chỉ hàng Pháp Thân Đại Sĩ mới thấy được, cố nhiên không phân chia Sa 

Bà, Cực Lạc! Thệ nguyện từ bi của đức Phật chính là vì kẻ chưa đoạn Hoặc 

không có cách gì liễu sanh tử được, nên riêng lập ra pháp môn đặc biệt “cậy 

vào Phật từ lực vãng sanh Tây Phương” này để những ai có tâm sẽ tu được, 

phàm những ai có tín nguyện niệm Phật đều được vãng sanh. Đấy chính là 

tâm đại từ bi phổ độ chúng sanh của đức Thích Ca và Di Đà. Nghĩ đến điều 

này sẽ cảm kích cùng cực, rơi lệ, lẽ nào còn rảnh rỗi để suy cuồng nghĩ loạn, 

cậy vào những thứ tri kiến của chính mình để bắt bẻ nữa ư? 

Ông  Cương  Dã  Tăng  Thứ  Lang  và  hòa  thượng  Viên  Sơn  chẳng  coi  rẻ 

bộ  Văn  Sao  hủ  bại,  nhơ  bẩn  của  Quang  là  do  đời  trước  từng  có  duyên  với 

nhau mà ra. Ông chỉ cầm theo một bộ thì những vị ấy khó thể xem trọn, nay 

riêng gởi tới hai gói, tổng cộng là sáu bộ, xin hãy chuyển lại cho hai vị ấy và 

những  người  hữu  duyên.  Nói  đến  chuyện  dịch  ra  cho  người  phương  Đông 

xem thì tôi trộm nghĩ rằng một chữ “dịch” ấy tợ hồ không cần phải quan tâm 

đến, vì sao vậy? Do họ có túc duyên với Quang. Nếu là ai vô duyên thì sợ 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 38 of 274

rằng  trông  thấy  [Văn  Sao]  sẽ  dùng  để  thay  củi,  bịt  vò35.  Hơn  nữa,  nếu  nói 

là lợi lạc cho kẻ sơ cơ thì hãy nên đem in giống y như vậy để được lợi ích 

rộng khắp. Nếu in kèm thêm Hòa văn36 vào thì chỉ có thể khiến cho người ở 

phương Đông biết Hòa văn đọc được. Nếu là người Hoa và Hoa kiều ở các 

nơi không biết Hòa văn thì họ đều chẳng thể xem được. Huống chi Đại Tạng 

Kinh của hội Nhật Bản Thư San thì một là bản khắc ván, hai là bản đúc kẽm, 

và  bản  Đại  Tạng  Kinh  do  Đại  Chánh  San  Kinh  Hội37  ấn  hành  lần  này  đều 

toàn bằng Hoa văn, chẳng ghi kèm Hòa văn vào. Vì thế, được nhiều người 

Hoa  thỉnh  về.  Nếu  in  xen  lẫn  Hòa  văn  vào  thì  sự  lưu  thông  sẽ  bị  úng  tắc. 

Theo ngu kiến của Quang, nếu muốn lưu thông, chẳng cần phải dịch. 

Còn  như  hòa  thượng  Viên  Sơn  tài  lẫn  đức  đều  dồi  dào,  sao  lại  muốn 

hạ  mình  đến  thăm  Quang?  Vì  Quang  là  một  ông  Tăng  chỉ  biết  cơm  cháo, 

không đạo, không đức, không hay, không biết. Qua một bộ Văn Sao đã đem 

hết những thứ rơm rác trong bụng mửa sạch ra hết cả rồi, gặp mặt nhau nào 

có ích gì đâu? Huống chi Quang đã suy nhược, già cả chẳng thể siêng học 

được!  Nếu  Quang  sắc  lực  mạnh  mẽ,  Ngài  đến  Trung  Hoa,  Quang  sẽ  học 

được sở đắc của Ngài. Nay đã già rồi, ngoài việc trì danh ra, chẳng nên học 

một pháp nào khác bởi kỳ hạn chết sắp đến, sợ rằng sở học càng nhiều, tâm 

thức  càng  khó  được  thuần  tịnh,  đến  nỗi  chẳng  thể  cảm  ứng  đạo  giao  với 

Phật. Hễ chẳng được vãng sanh sẽ lưu chuyển muôn kiếp, há đáng buồn lắm 

hay sao? Ông tuổi hãy còn trẻ, cố nhiên hãy nên siêng học. Nhưng chớ nên 

35 Nguyên văn:  “Đại tân, phú phẫu”  (Thay củi, bịt vò). Lấy tích từ chuyện Dương Hùng đời Hán 

soạn sách Thái Huyền chú giải kinh Dịch nhằm muốn lưu danh hậu thế. Lưu Hâm đọc xong quở: 

 “Học giả trong thiên hạ còn không hiểu kinh Dịch, sao ông dám soạn Thái Huyền? Chỉ sợ người 

 đời sau đem sách này để bịt vò tương mà thôi”.  Do đó, có thành ngữ “đại tân phú phẫu” (thay củi, 

bịt vò) với ngụ ý văn chương vô giá trị, chỉ đáng dùng giấy in thứ văn chương ấy để bịt miệng vò 

tương hay đốt thay củi mà thôi! 

36 Do người Nhật thường tự gọi là Hòa Nhân nên văn tự của họ thường được gọi là Hòa Văn, Hòa 

văn  dung  hợp  ba  thể  loại  Kanji  (Hán  tự)  và  hai  loại  chữ  để  viết  những  chữ  đặc  thù  trong  tiếng 

Nhật  gọi  là  Hiragana  (Bình  Bản  Danh)  và  Katakana   (Phiến  Bản  Danh).  Hiragana  nét  viết  mềm 

mại  thường  dùng  để  ghi  những  chữ  gốc  Nhật  không  vay  mượn  từ  Hán  tự,  hoặc  ghi  những  trợ 

từ đặc thù trong câu như no, wa v.v… hoặc để ghi những âm cuối diễn tả thì quá khứ, hiện tại 

v.v… của động từ hay trạng từ như bemashita chẳng hạn. Ví dụ như, chữ Ta (食: ăn), viết theo 

thời quá khứ thành tabemashita (食べました). Còn Katakana thường dùng chủ yếu để phiên âm 

những chữ vay mượn từ tiếng ngoại quốc hoặc những danh từ khoa học. Trong lối chữ Kiragana 

và  Katakana,  mỗi  chữ  là  một  âm,  không  như  trong  Kanji,  một  chữ  Hán  có  thể  đọc  thành  một 

hoặc nhiều âm, chẳng hạn chữ Sơn (山) đọc thành Yama, Thần (神) đọc thành Kami, Đế (帝) đọc 

thành  Mikado  trong  Hòa  văn  v.v…  Đôi  khi  cùng  một  chữ  Hán  được  đọc  thành  nhiều  âm  khác 

nhau rất bất tiện, như Nhân (人) đọc thành Jin, Nin hoặc Hito tùy theo ngữ cảnh. 

37  Đại  Chánh  San  Kinh  Hội,  gọi  đủ  là  Đại  Chánh  Nhất  Thiết  Kinh  San  Hành  Hội  (về  sau  đổi 

tên là Đại Tạng Xuất Bản Châu Thức Hội Xã) được thành lập vào năm Đại Chánh (Taishō) thứ 

13 (1924) ở Nhật Bản (Đại Chánh là niên hiệu của hoàng đế Gia Nhân (Yoshihito), tức ông nội 

của  Thiên  Hoàng  Minh  Nhân  (Akihito)  hiện  thời).  Hội  này  do  ông  Cao  Nam  Thuận  Thứ  Lang 

(Takakushu  Junjiro)  và  pháp  sư  Độ  Biên  Hải  Húc  (Watanabe  Kaigyoku)  đề  xướng,  tập  hợp 

những pháp sư, những nhà nghiên cứu Phật học có uy tín nhằm tham gia biên tập Đại Tạng Kinh, 

hiệu đính cho thật tinh xác, hoàn chỉnh. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 39 of 274

xem  thường  một  tòa  núi  Tu  Di  đáng  nương  tựa  rồi  bỏ  qua,  ngõ  hầu  chẳng 

giẫm  theo  vết  xe  đổ  của  Hiển  Ấm,  chẳng  được  cùng  các  vị  thượng  thiện 

nhân thân cận đấng Di Đà Nguyện Vương vậy! 

31. Thư trả lời pháp sư Hằng Tàm (thư thứ hai) 

Nhận được thư khôn ngăn cảm động, hổ thẹn. Văn của Quang sao lại có 

thể  dùng  để  khai  thị  cho  chỗ  hoàn  toàn  không  có  Phật  pháp  ấy  cho  được? 

Câu  nói  ấy  chính  là  lời  ông  khen  ngợi  quá  lố,  hoàn  toàn  chẳng  phải  là  sự 

thật!  Trước  đây  đã  gởi  sáu  bộ  sách,  sợ  còn  phải  gởi  thêm  nhưng  không  có 

sách để gởi. Hôm nay đã bảo chùa Thái Bình ở Thượng Hải gởi tới năm gói 

nữa,  sẽ  có  đủ  sách  để  tặng  cho  người  hữu  duyên.  Những  điều  đã  hỏi  đều 

thuộc về chuyện đa sự, do tri kiến của người đời giống như sóng biển chẳng 

có lúc nào yên. Nếu cứ trả lời những câu cật vấn ấy thì đúng là chẳng rảnh 

rỗi  để  thù  tiếp  được.  Nay  tôi  sẽ  thuận  theo  lời  ông  hỏi  mà  giải  thích  từng 

điều. Đúng hay sai mong ông hãy tự cân nhắc. 

1) Hỏi: Lúc Phật còn tại thế, tuy chia ra hai chúng Bồ Tát và tỳ-kheo. Tỳ-

kheo  tuy  hình  dáng  khác  tục,  một  mực  trì  giới  theo  như  đức  Phật  đã  chế 

định.  Khi  kết  hạ,  dẫu  lìa  khỏi  Phật  ở  một  mình,  cũng  vẫn  không  có  những 

tiêu chuẩn [để phán định] là trì giới hay phạm giới, bất quá mỗi vị giữ một 

tượng  người  bằng  sáp38  để  làm  chuẩn  mà  thôi!  Nếu  như  vậy  thì  rõ  ràng  là 

“quy chế cầu giới cố nhiên chẳng phải bắt nguồn từ thời đức Phật”. Nay con 

người  phần  nhiều  lấy  chuyện  có  hay  không  có  dấu  sẹo  thọ  giới39  để  phân 

biệt  Tăng  -  tục,  như  vậy  thì  dấu  sẹo  thọ  giới  có  mối  liên  quan  với  Tăng 

chúng cũng khá nặng. 

38 Ở Trung Hoa thuở xưa thường có truyền thuyết rằng: Tại Tây Vực, trước khi kết hạ an cư trong 

ba tháng, mỗi vị Tăng phải đúc một tượng người bằng sáp có phân lượng bằng chính mình để cất 

giữ. Sau ba tháng An Cư, Tăng đoàn sẽ cân người thật và tượng sáp để kiểm nghiệm xem vị ấy có 

giữ giới thanh tịnh không? Nếu người thật nhẹ hơn tượng sáp tức là đã không nghiêm trì giới luật 

trong ba tháng An Cư. Bách Trượng Thanh Quy chương tám đã biện định về vấn đề này như sau: 

 “Tăng không tính theo tuổi mà tính theo Lạp vì khác thế tục. Trong ba thời, Tây Vực dùng một 

 thời để an cư, cấm ngặt ra vào. Phàm Thiền, tụng, đi, ngồi đều  phải theo đúng thứ tự như giới 

 đã thọ. [Phép an cư] được chế ra để thúc giục  [Tăng chúng] siêng năng nơi đạo. Dùng ba tuần 

 [trước khi an cư] để chuẩn bị những vật cần dùng để dưỡng cho thân tâm trong ngoài đều được 

 yên ổn, định kỳ hạn tấn tu để khỏi bỏ lỡ thời gian, mến tiếc, bảo vệ sanh mạng loài vật cũng như 

 thực hành lòng từ nhẫn… Do tùy theo thời tiết từng nơi mà an cư cho thích đáng nên gọi là “tọa 

 hạ” hoặc “tọa lạp”, ý nghĩa của Giới Lạp bắt nguồn ở chỗ này. Còn như nói kiểm nghiệm người 

 sáp (lạp nhân) xem có bị chảy hay không để xét định người an cư kiết hạ giới hạnh có còn trong 

 sạch hay không, hoặc nói đem người sáp chôn xuống đất để kiểm nghiệm xem người an cư kiết hạ 

 có giữ giới trọn vẹn hay không, đều là những lời quê kệch vu báng phàm tục, chẳng phải là ngoa 

 truyền ư?”  Như vậy, có lẽ do người Trung Hoa thời cổ đã lầm lẫn chữ Lạp (臘: tuổi) với chữ Lạp 

(蠟: sáp) nên mới có những lời ngoa truyền như vậy. 

39 Tức dấu sẹo tròn do đốt những viên hương trên đỉnh đầu khi thọ Cụ Túc Giới. Thông thường, 

người ta lấy hương nghiền nát trộn với bột giấy bản cho dễ cháy, hòa thành viên rồi tùy theo sự 

phát nguyện của người thọ giới mà đốt từ một đến mười hai viên, thông thường là ba viên, cũng 

có những vị không đốt. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 40 of 274

Hơn nữa, con số của [dấu sẹo thọ] giới ắt phải là mười hai, rốt cuộc biểu 

thị điều gì về mặt pháp? Đối với điều này, Tăng nhân đời nay trọn chẳng ai 

biết do đâu mà có? Nếu chẳng rõ xuất xứ và tác dụng của nó, làm sao đáp 

lời vấn nạn của người bên ngoài? Hơn nữa, những tăng sĩ hèn kém vô tri làm 

sao biết giới quan trọng cho được? 

Đáp: Lúc đức Phật mới thành đạo liền nói kinh Phạm Võng Bồ Tát Giới. 

Còn  đối  với  giới  tỳ-kheo  thì  do  có  [tỳ-kheo  phạm  lỗi]  mà  chế  giới,  há  nên 

nói  chuyện  cầu  giới  chẳng  phải  bắt  nguồn  từ  thời  đức  Phật!  Đối  với  pháp 

“tọa  hạ”  (an  cư  kết  hạ),  đặc  biệt  dùng  tượng  người  bằng  sáp  để  kiểm  xem 

giới lực có toàn vẹn hay không thì chuyện này chẳng qua biểu thị ai nấy hãy 

nên nghiêm trì tịnh giới mà thôi! Giống như người trong cõi đời thực hành 

Công Quá Cách, khởi tâm động niệm, hành xử đều phải ghi trọn hết là thiện 

hay  ác,  nhằm  mục  đích  “ngăn  ngừa  điều  sai,  dứt  điều  ác,  tận  lực  làm  điều 

lành”, chứ không coi chuyện ghi chép là điều tất yếu của việc “làm lành, dứt 

ác”. Nếu mọi lúc thường luôn xem xét, phản tỉnh, không ghi cũng chẳng sao! 

Nếu chẳng phản tỉnh suy xét, dẫu ghi cũng vô ích! 

Tự  mình  trì  giới  trọn  vẹn  hay  thiếu  sót,  lẽ  đâu  chính  mình  chẳng  biết? 

Dẫu chẳng dùng tượng sáp để kiểm nghiệm mà có thể tự dối mình được sao? 

Đã chẳng thể tự dối mình được thì Phật, Bồ Tát, thánh nhân có thần thông và 

thiên địa quỷ thần đều chẳng thể bịp được, chỉ có thể tạm thời bưng mắt con 

người mà thôi! Nhưng dù bịp được con người, giới đức có giữ nguyên vẹn 

hay  không,  con  người  cũng  có  thể  biết  được.  Do  vậy,  cũng  chẳng  thể  nào 

bịp con người được! Chỉ cốt sao dốc sức giữ giới, không nhất định phải giữ 

phương pháp kiểm nghiệm bằng tượng sáp. 

Ông đã thọ giới rồi, [trong giới đàn, vị A Xà Lê] khai thị về khổ hạnh, 

dạy đốt thân hay thiêu cánh tay, đốt ngón tay để cúng Phật, nhưng vì phàm 

phu  chẳng  chịu  đựng  được  [những  khổ  hạnh  ấy]  nên  chỉ  đốt  hương  [trên 

đỉnh  đầu  hay  trên  cánh  tay]  mà  thôi!  Cuối  quyển  sáu  kinh  Lăng  Nghiêm, 

phần  nói  về  bốn  thứ  giáo  huấn  rõ  ràng  thanh  tịnh  đã  nói  đến  chuyện  này. 

Kinh Phạm Võng lẫn kinh Pháp Hoa đều có nói. Ông chẳng xét đến đạo lý 

đốt hương cúng Phật mà lại xét đến đạo lý của dấu sẹo thọ giới, tức là đã trở 

thành bỏ gốc lấy ngọn! Nhưng chúng sanh đời Mạt mọi chuyện đều làm giả, 

do có những dấu sẹo thọ giới ấy mà phân biệt là có thọ giới hay không! 

Hiện  thời,  theo  cách  xuống  tóc  thông  thường,  lấy  dấu  sẹo  thọ  giới  để 

làm  dấu  hiệu  phân  biệt  càng  thêm  quan  trọng  hơn.  Con  số  [những  dấu  sẹo 

thọ  giới]  ấy  tùy  theo  mỗi  người  phát  tâm  [đốt  bao  nhiêu  viên  hương],  cần 

gì phải hỏi con số ấy biểu thị điều gì! Chỉ cần biết [những dấu sẹo ấy] biểu 

thị [người thọ giới] đốt hương cúng Phật, đấy là [thực hiện] chút phần khổ 

hạnh đốt thân, thiêu cánh tay, đốt ngón tay mà thôi! Truyền giới ở Bắc Kinh 

thì đốt hương trên cánh tay chứ không đốt hương trên đảnh đầu, có vị nào 

xuống miền Nam tham học thì đốt thêm hương trên đảnh đầu. Hiện thời chỉ 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 41 of 274

đốt hương trên cánh tay thì hoàn toàn không thể được vì người ngoài đời đầu 

đều láng o40! Chưa nghe nói Bắc Kinh đã thay đổi quy cách đốt hương hay 

chưa! 

2) Hỏi: Các chốn ở Thượng Hải thường có nam nữ tụ họp mười hay một 

trăm người, cung kính dâng tiền hương kính để quy y hoặc nói “bái sư phụ”. 

Chuyện ấy phát xuất từ kinh điển nào? Bắt đầu từ thời nào? Đức Phật ở chỗ 

nào?  Nói  ra  kinh  nào?  Đối  với  chúng  sanh  nào  mà  mở  ra  phương  tiện  ấy? 

Nếu  không  có  giáo  huấn  rõ  ràng  thì  đương  nhiên  kẻ  bái  thỉnh  đã  mờ  mịt 

không biết “hễ quy y rồi thì nên hộ trì trai giới như thế nào”, mà người được 

bái thỉnh cũng lại chẳng nghĩ đức mình có xứng hay không? Lạm nhận của 

tín  thí,  sợ  rằng  Phật  pháp  tốt  đẹp  lớn  lao  chưa  khỏi  bị  coi  ngang  ngửa  với 

những món hàng thông thường, dở tệ vậy! Chẳng đáng đau buồn quá đỗi ư? 

Xin Sư hãy khai thị tường tận để người bái thỉnh lẫn kẻ được bái thỉnh biết 

đến những gì cần phải khuyên răn, nhắc nhở, hòng khỏi bị kẻ chẳng tin phỉ 

báng! 

Đáp:  Lúc  đức  Phật  mới  thành  đạo,  còn  chưa  khai  hóa,  muốn  đến  vườn 

Lộc Dã41 độ năm người, trên đường đi gặp thương nhân Đề Vị42, dâng bột 

lúa  mạch  rang  và  mật,  bèn  giảng  Tam  Quy,  Ngũ  Giới  và  Thập  Thiện  cho 

[anh em] ông ta. Phật chính là bản thân đức Phật, Pháp chính là Ngũ Giới, 

Thập Thiện đức Phật vừa giảng cho ông ta cùng với hết thảy pháp Đại, Tiểu 

Thừa đức Phật nói sau này. Lúc ấy vẫn chưa có vị Tăng nào. Vì thế, đối với 

điều khoản quy y Tăng, bèn nói  “quy y vị lai tăng”  do Tăng nhất định sẽ có. 

Đấy chính là người quy y Tam Bảo đầu tiên vậy. Từ đấy, phàm quốc vương, 

40 Sở dĩ Tổ nhấn mạnh chuyện đốt hương thọ giới vì thời ấy sau khi nhà Thanh bị lật đổ, nam giới 

Trung Hoa thôi gióc tóc thắt đuôi sam, bắt đầu hớt tóc ngắn theo lối Âu Tây. Dân nghèo thường 

cạo trọc luôn cho tiện và đỡ tốn tiền hớt tóc. Do vậy, khó thể phân biệt được Tăng và Tục nếu 

không có dấu sẹo thọ giới. 

41 Lộc Dã (Mrgadāva) thuộc về thành phố Sārnāth hiện nay. Theo truyền thuyết đây là nơi các 

tiên nhân ở để tu khổ hạnh trong quá khứ nên loài nai được sống bình yên, do đó có tên Lộc Dã 

Uyển, cũng do đây là nơi các tiên nhân thường ở nên còn gọi là Tiên Nhân Trụ Xứ. Đại Tỳ Bà Sa 

Luận cho biết: Trong đời quá khứ Phật là Tối Thắng tiên nhân, từng tu tập ở nơi ấy. Đây là nơi 

đức Phật cùng nhóm Kiều Trần Như năm người cùng tu khổ hạnh trước khi thành đạo. 

42 Đề Vị, gọi cho đủ là Đề Lý Phú Sa (Trapusa) và Ba Lợi (Bhallika) là hai vị thương nhân được 

phước  báo  cúng  dường  và  quy  y  đức  Phật  đầu  tiên  sau  khi  Ngài  mới  đắc  đạo.  Theo  Phương 

Quảng  Đại  Trang  Nghiêm  Kinh  quyển  10,  Đề  Vị  Ba  Lợi  Kinh,  Thái  Tử  Thụy  Ứng  Bổn  Khởi 

Kinh, Phổ Diệu Kinh và Quá Khứ Hiện Tại Nhân Quả Kinh, khi ấy, đức Phật đã thành đạo được 

bốn mươi chín ngày, tính đi đến Lộc Dã Uyển để độ nhóm Kiều Trần Như, giữa trưa Ngài đang 

tịnh tọa dưới cội cây trong rừng Đa Diễn thì thấy anh em ông Đề Vị đẩy năm trăm cỗ xe châu báu 

đi qua. Họ thấy Phật bèn ghé lại thưa hỏi, cúng dường lương khô lên Phật và được thọ pháp Ưu 

Bà Tắc đầu tiên. Hai vị này xin đức Phật ban cho vật kỷ niệm để đem về nước thờ phụng, đức 

Phật liền ban cho mấy sợi tóc và móng tay. Hai ông đem về nước dựng tháp cúng dường. Theo 

Đại Đường Tây Vực Ký quyển một, phần chép về nước Phược Yết nói:  “Cách đại thành về phía 

 Bắc hơn 50 dặm có thành Đề Vị, cách thành Đề Vị về phía Bắc 40 dặm lại có thành Ba Lợi, trong 

 mỗi  thành  đều  có  tháp  cao  hơn  ba  trượng  để  thờ  tóc  và  móng  tay  của  Như  Lai”.  Người  Miến 

Điện  tin  tưởng  những  sợi  tóc  này  đã  được  đưa  sang  thờ  tại  chùa  Shwedagon  ở  Ngưỡng  Quang 

(Yangon, hoặc Rangoon), tức cựu thủ đô của Miến Điện. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 42 of 274

đại thần và thứ dân hễ tin Phật thì không ai chẳng quy y, sao lại nói là không 

có xuất xứ? 

Đối với thuyết [cúng dường] tiền hương kính chính là mượn vật để biểu 

thị lòng thành kính mà thôi! Thời đức Phật, Tăng chẳng lập bếp nấu ăn, nên 

vàng bạc chẳng có chỗ để dùng, nhưng [đàn-na tín thí] dâng hiến thức ăn, y 

phục, đồ nằm, thuốc men và tặng của cải cố nhiên chẳng khác chút nào! Ở 

phương này, người có lòng tin ít ỏi, hễ làm chuyện gì đều phải cậy vào tiền 

tài. Vì thế, người ta đã tin tưởng ắt mong cúng dường [tiền bạc lên vị thầy 

mình đã quy y] để [vị ấy] trang trải những thứ cần dùng. Đấy là nguyên do 

của tiền hương kính vậy. 

Thánh nhân phương này lập giáo, người đến học phải có miếng thúc tu43 

để làm học phí; tuy tên gọi khác với tiền hương kính nhưng ý nghĩa chẳng 

khác gì! Chẳng phải chỉ có vậy mà thôi, phàm là thiên tử và chư hầu tụ tập 

tiệc  tùng  ắt  phải  có  món  ăn  ngon,  lại  còn  phải  có  vật  quý  báu  để  làm  quà 

tặng, cũng giống như đã đến bái yết lại còn cúng dường vậy! Đã quy y Tam 

Bảo, ắt phải trì Ngũ Giới, tu Thập Thiện. Nhưng hiện thời thói đời thường 

hay bày vẽ giả dối, đấy là lỗi chính mình chẳng tuân theo lời dạy, chứ Phật 

pháp đâu có lỗi! Tăng có giữ giới được hay không cũng thế. 

Cố  nhiên  nên  phân  biệt  thầy  là  thật  hay  giả  và  đồ  đệ  là  thật  hay  giả, 

chẳng được nhất loạt chê quy y Tam Bảo là sai rồi bài xích! Nếu không có 

ai quy y Tam Bảo, Phật pháp sẽ do vậy bị đoạn diệt, bởi lẽ, dẫu có chân tăng 

cũng trọn không có ngoại hộ, ai chịu cung kính cúng dường ông là người đã 

vượt ngoài cõi đời đây? Huống chi Phật pháp đâu phải là chuyện của riêng 

mình Tăng chúng, mà thật sự là chuyện phải nên tu, nên hành của hết thảy 

mọi người. Nếu chẳng quy y tức là đoạn diệt dòng giống Phật vậy. Ý nghĩa 

“hết  thảy  mọi  người  nên  tu  nên  hành”  đã  được  Văn  Sao  nói  đến  nhiều  lần 

rồi. 

3) Hỏi: Xưa có vị cư sĩ X… hỏi “quy y Phật chẳng đọa địa ngục, [tức là] 

sau khi xả thân chẳng đọa hay vĩnh viễn chẳng đọa”? Lại hỏi gần đây những 

kẻ quy y ở các nơi như Thượng Hải chẳng hạn, quá nửa là hạng gái lầu xanh 

làm những nghề không đứng đắn. Lúc ấy, tuy hơi có ý niệm hổ thẹn, từ bỏ, 

nhưng sau đó vẫn giữ nghề cũ tạo tội. Nếu quy y rồi vĩnh viễn chẳng đọa địa 

ngục  thì  còn  ai  đành  lòng  keo  tiếc  hai  đồng  bốn  cắc  hương  kính?  Nếu  hai 

đồng bốn cắc hương kính có thể bảo đảm dù tạo tội vẫn vĩnh viễn không đọa 

địa  ngục  thì  trong  núi  Thiết  Vy  đâu  còn  có  địa  ngục  để  nói  nữa  ư?  Trong 

thiên hạ lẽ nào có sự tiện nghi như thế ư? 

Thêm  nữa,  nói  quy  y  thì  quy  y  vị  Phật  nào?  Quá  khứ  Phật?  Hiện  tại 

Phật? Hay là vị lai Phật? Nếu nói quá khứ thì đã qua rồi, hiện tại không có 

Phật, còn vị lai thì [Phật vị lai] chưa ra đời, có vị Phật nào để quy y nữa đây? 

Nếu  nói  quy  y  với  tượng  Phật  Di  Đà  hoặc  Phật  Thích  Ca  thì  chỉ  cần  đến 

43 Thúc Tu là thịt muối hay thịt khô được bó chặt lại, thường được dùng thay cho học phí thuở 

xưa. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 43 of 274

trước các bức tượng lễ kính là đủ rồi, cần gì phải nhờ vào tiền hương kính 

nữa? Đệ tử cứng họng, chẳng thể đáp gãy gọn được; rốt cuộc là như thế nào, 

mong mỏi sâu đậm thầy chỉ dạy cho. 

Đáp: Chuyện ấy hãy nên nói từ hạnh chân thật, chứ đừng luận trên việc 

quy  y.  Ba  câu  quy  y  Phật  -  Pháp  -  Tăng  tuy  chia  ra  nói  là  “chẳng  đọa  địa 

ngục, ngạ quỷ, súc sanh”, nhưng chớ nên chấp chặt là quy y Phật sẽ chỉ có 

thể  không  đọa  địa  ngục,  vẫn  chẳng  tránh  khỏi  đọa  vào  ngạ  quỷ,  súc  sanh. 

Nếu nói chấp chặt như thế thì chính là kẻ si nói mớ vậy! Lòng đại từ bi của 

đức  Phật  ông  còn  chưa  biết,  cứ  nói  bừa  đạo  lý.  Hạng  gái  lầu  xanh  làm 

chuyện hạ tiện nếu thật sự tin tưởng, ngưỡng mộ đức Phật, thường sanh lòng 

hổ thẹn, thường niệm Phật hiệu cầu sanh Tây Phương thì vẫn được Phật tiếp 

dẫn lên thẳng chín phẩm, ở cùng một chỗ với các vị thượng thiện nhân. 

Đức Phật dùng đủ mọi phương tiện tiếp dẫn, khuyên dụ chúng sanh gieo 

nhân xuất thế; vì thế, đối với Ngũ Giới, mặc cho những kẻ ấy chỉ thọ một, 

hai, ba, bốn giới cho đến thọ trọn năm giới. Vì sao cho phép người ta chẳng 

thọ  đủ  cả  năm  giới?  Do  những  người  ấy  lâm  vào  tình  thế  chẳng  thể  giữ 

được! Như người đồ tể chẳng thể giữ giới Sát, nhưng vẫn có thể giữ bốn giới 

kia. Kỹ nữ chẳng thể giữ giới tà dâm, tửu bảo chẳng thể giữ giới không uống 

rượu v.v… Đức Phật lòng Từ sâu xa, đức sâu dày như trời che khắp, như đất 

chở đều, chẳng bỏ một kẻ nào sẵn có Phật tánh. 

Những  kẻ  tự  cao  tự  đại  trong  cõi  đời  thấy  một  khuyết  điểm  của  người 

khác, dẫu người ấy có ngàn điều tốt đẹp cũng chẳng coi là đúng. Đức Phật 

không giống như thế. Trong bộ Long Thư Tịnh Độ Văn có một quyển mang 

tựa đề Phổ Khuyến Môn đã nói tường tận nguyên do. Trong quyển ấy đã kể 

tên hơn ba mươi loại, trong số ấy có kẻ đồ tể, ngư dân, người chế rượu, ngay 

cả  hạng  gái  lầu  xanh  trong  chốn  phong  trần,  [sách  ấy]  đều  nói  nếu  họ  có 

thể đổi nghề thì tốt nhất. Nếu chẳng thể thay đổi nghề nghiệp được, nhưng 

thường  sanh  lòng  hổ  thẹn,  niệm  A  Di  Đà  Phật  cầu  sanh  Tây  Phương,  nếu 

có thể tin chân thành, nguyện thiết tha thì cũng có thể cao đăng chín phẩm, 

nào phải chỉ chẳng đọa địa ngục, ngạ quỷ, súc sanh ư? Nếu chẳng sanh lòng 

hổ thẹn mà cũng chẳng tu trì, lấy chuyện quy y làm điều vênh vang, chỉ coi 

trọng chuyện bái sư thì có đọa địa ngục hay không, Quang chẳng dám quyết 

đoán! 

Còn  như  nói  quy  y  Tam  Bảo  thì  Phật  ấy  là  Phật  nào,  khi  ông  thọ  giới 

[Cụ  Túc,  trong  giới  đàn]  đã  từng  có  những  thứ  khai  thị  ấy.  Có  Tam  Bảo 

thuở Phật còn tại thế  (đây chính là Trụ Trì Tam Bảo), có Tam Bảo sau khi Phật 

đã  nhập  diệt.  Nhằm  thời  đức  Phật  còn  tại  thế  thì  Phật  chính  là  Phật  Thích 

Ca, pháp là những pháp như Tứ Đế v.v…, Tăng chính là những vị xuất gia 

theo Phật. Sau khi đức Phật nhập diệt, Phật chính là các hình tượng của Phật 

Thích Ca  (tức là những tượng làm bằng vàng, bạc, đồng, sắt, đất, gỗ, vẽ vời, thêu thùa 

 v.v...  Những  thứ  ấy  chính  là  hình  tượng  của  Phật,  phải  nên  coi  hệt  như  đức  Phật  thật, 

 nhưng những vị Phật Di Đà, Dược Sư v.v… cũng thuộc vào trong số ấy, do đức Thích Ca 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 44 of 274

 là giáo chủ trong hiện tại nên chuyên nói đến vậy), Pháp chính là những kinh điển 

quyển vàng trục đỏ44, Tăng chính là những người cạo tóc mặc áo thâm. 

Lại có Nhất Thể Tam Bảo, đây chính là những nghĩa Giác, Chánh, Tịnh 

trong tự tâm được gọi là Phật - Pháp - Tăng Tam Bảo. Nếu nói cặn kẽ quá 

tốn bút mực! Lúc đức Phật mới thành Phật còn chưa có Tăng, chỉ dạy trưởng 

giả Đề Vị quy y vị lai Tăng, do Tăng là người gánh vách [trách nhiệm] kế 

tục pháp đạo vậy. Nếu tự cao tự đại, chỉ biết Phật và Pháp đáng kính phục, 

ngưỡng mộ, coi rẻ Tăng nhân chẳng chịu quy y thì kẻ ấy dẫu được lợi ích 

trong  Phật  pháp,  nhưng  do  cái  tâm  ngạo  mạn  sợ  rằng  khó  thể  được  lợi  ích 

chân thật. 

4) Hỏi: Người đời đều coi Trí Giả đại sư là đức Thích Ca tái thế, giống 

như Kim Túc Như Lai hiện thân cư sĩ Duy Ma, Long Đồ Phật hiện thân làm 

tỳ-kheo  Thân  Tử45.  Nay  những  kẻ  tôn  sùng  tông  Hiền  Thủ  thường  hay  bắt 

bẻ chuyện này đến nỗi Ngã Kiến nghiêm trọng, thị phi dấy lên rầm rĩ, hoặc 

nói là Ngũ Giáo46 hay hơn Tứ Giáo, hoặc nói Trí Giả không phải là Thích 

Ca  tái  thế,  hoặc  nói  “Trí  Giả  phán  định  Tứ  Giáo  sớm  hơn  ngài  Thanh 

Lương,  sách  tham  khảo  [thời  ngài  Trí  Giả]  chẳng  được  hoàn  bị  bằng  thời 

Đường, cho nên phán định giáo nghĩa có chỗ thiếu sót”. Hoặc nói: “Nếu Trí 

Giả  đã  là  hậu  thân  của  Phật  Thích  Ca,  sao  lúc  soạn  bộ  [Ma  Ha]  Chỉ  Quán 

chẳng thể nói quyết đoán công đức của lục căn hơn kém, [lại còn] ở đài Bái 

Kinh lễ lạy kinh Lăng Nghiêm chưa được ngài Bát Lạt Mật Đế dịch ra, lấy 

kinh làm khuôn khổ cho đạo vậy? Kinh là do đức Phật nói ra, Trí Giả đã là 

Phật nói ra kinh thì sẽ hiểu thông suốt. Nếu nói Phật cũng bị mê muội khi 

nhập thai thì đâu đáng xưng là Vô Thượng Chánh Đẳng Chánh Giác?” 

Những thứ nghi vấn ấy ùa nhau nổi lên lung tung, nếu không được lão 

nhân rủ lòng thương xót tình kiến của mọi người mà mổ xẻ rạch ròi lời vấn 

nạn  ấy  để  làm  kim  chỉ  nam  cho  những  người  học  Phật  thì  sợ  rằng  những 

44 Hoàng Quyển Xích Trục: Đôi khi còn gọi là Hoàng Quyển Châu Trục hoặc Hoàng Chỉ Châu 

Trục.  Do  thời  cổ  nhằm  tỏ  ý  trân  trọng,  kinh  được  chép  trên  một  tờ  giấy  dài  màu  vàng,  hai  đầu 

có gắn trục sơn son để cuộn lại cho dễ bảo quản. Sơn son vừa nhằm mục đích trang trí cho đẹp, 

vừa cho dễ thấy, để chỉ nắm lấy hai đầu trục mà mở ra từ từ, không làm rách giấy. Phong tục này 

không biết bắt nguồn từ thời nào, có thuyết cho rằng từ thời Trinh Quán (627-649) nhà Đường, 

vua  ban  chiếu  chép  kinh  lên  giấy  nhuộm  nghệ  vàng  để  khỏi  bị  mối  mọt  cắn.  Từ  đấy  về  sau, 

kinh thường được chép trên giấy có màu vàng. Cũng có truyền thuyết cho rằng năm Vĩnh Bình 

14 (630) đời Hán Minh Đế, vua chấp thuận lời thỉnh cầu của bọn đạo sĩ cho phép dùng lửa thí 

nghiệm  xem  kinh  Phật  hay  kinh  Đạo  giáo  kinh  nào  cao  quý  hơn.  Rốt  cuộc  kinh  của  Đạo  giáo 

cháy tan thành tro, chỉ còn kinh Phật bị khói hun nên ngả sang màu vàng. Do đó, kinh Phật được 

gọi là “hoàng quyển” từ đó. 

45 Thân Tử là cách dịch nghĩa tên ngài Xá Lợi Phất trước thời pháp sư Cưu Ma La Thập. Từ thời 

pháp sư Huyền Trang trở đi, nếu dịch nghĩa chữ Xá Lợi Phất sẽ dịch là Thu Tử, hoặc Thu Lộ Tử. 

46 Ngũ Giáo ở đây là Ngũ Giáo do đại sư Hiền Thủ phán định vào thời Đường, chứ không phải là 

Ngũ Thời Bát Giáo của Tổ Trí Giả. Theo Hoa Nghiêm Ngũ Giáo Chương, quyển một, ngài Hiền 

Thủ  phán  định  một  đời  giáo  hóa  của  đức  Phật  gồm  năm  loại  giáo  pháp:  Tiểu  Thừa  Giáo  (ngu 

Thanh  Văn  giáo),  Đại  Thừa  Thủy  Giáo  (Quyền  giáo),  Đại  Thừa  Chung  Giáo  (Thật  giáo),  Đốn 

Giáo và Viên Giáo. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 45 of 274

kẻ học đạo trong tông Thiên Thai và Hiền Thủ sẽ bài báng lẫn nhau chẳng 

thể dứt. Ôi! Tự tấn công, bắt bẻ lẫn nhau thì Phật giáo chẳng bị suy sụp ư? 

Mong thay! 

Đáp:  Những  vị  khai  sáng  pháp  Thiên  Thai,  Hiền  Thủ  hoặc  là  cổ  Phật 

ứng thế, hoặc là Bồ Tát thị hiện giáng sanh, chớ nên vì vị này khinh vị kia, 

hoặc  do  vị  kia  khinh  vị  này.  Dẫu  lời  dạy  của  các  Ngài  không  hoàn  toàn 

tương đồng, nhưng sở kiến của mỗi vị trọn chẳng phải là nói xằng! Những 

kẻ lầm lạc do môn đình mà tranh chấp đều là những đứa con ngỗ nghịch của 

đức Phật, là tội nhân đối với Tổ sư các tông! 

Tứ Giáo hay Ngũ Giáo vốn cùng là một Phật giáo. Ông đã từng đọc bài 

tựa cho cuốn Di Đà Yếu Giải của đại sư Ngẫu Ích hay chưa?  (Nguyên bản của 

 sách  Thập  Yếu  đã  bị  đại  sư  Thành  Thời  lược  đi,  đáng  than  thay). Trong ấy, có câu: 

 “Chẳng dám cùng hai ông47 đua tranh cho khác biệt, cũng chẳng nhất thiết 

 phải  ép  cho  giống  với  hai  ông.  Ví  như  nhìn  ngang  thành  rặng,  nhìn  xiên 

 thành ngọn. Dẫu đều chẳng thể trọn hết cảnh Lô Sơn thật sự, cốt sao chẳng 

 đánh mất sự đích thân thấy biết Lô Sơn của mỗi người mà thôi”.  Câu nói ấy 

đã  dùng  câu  thơ  tả  cảnh  đến  chơi  Lô  Sơn  của  Tô  Đông  Pha:   “Hoành  kiến 

 thành  lãnh,  trắc  thành  phong;  viễn  cận  cao  đê  tổng  bất  đồng,  bất  thức  Lô 

 Sơn  chân  diện  mục,  chỉ  duyên  thân  tại  thử  sơn  trung”   (Nhìn  ngang  thành 

rặng,  xiên  thành  ngọn.  Xa  gần  cao  thấp  chẳng  giống  nhau.  Chẳng  biết  Lô 

sơn chân diện mục, miễn sao thân ở tại non này). 

Lô Sơn là trọn một khối, tùy theo con người ở chỗ nào mà thành ra hình 

tướng khác biệt; huống hồ pháp do đức Như Lai đã thuyết giống như châu 

Ma Ni có màu sắc [khác nhau] tùy theo [đặt gần vật nào]. Những kẻ nói chắc 

chắn châu ấy có màu gì đều là những kẻ không biết gì về châu cả! Tùy theo 

[châu  được  đặt  gần  vật  có  màu]  xanh,  vàng,  đỏ,  trắng  mà  hiện  màu  xanh, 

vàng,  đỏ,  trắng,  dù  có  nói  châu  ấy  là  xanh,  vàng,  đỏ  hay  trắng  cũng  chẳng 

phải là không được! Nhưng nếu nói nhất định là màu xanh, chứ không phải 

là vàng, đỏ, trắng, hoặc [nói châu nhất định] là màu trắng, không phải là đỏ, 

vàng, xanh thì lại không được! Hiểu toàn vẹn nghĩa của kinh thì chư Tổ đều 

là công thần của Như Lai. Một mực chấp chặt vào một câu thì hoằng pháp 

cũng thành bè đảng ma hoại pháp! 

Ngài Trí Giả soạn bộ Chỉ Quán phù hợp ý nghĩa công đức của sáu căn 

trong  kinh  Lăng  Nghiêm,  lại  nghe  Phạn  tăng  khen  ngợi  sách  ấy  hợp  với 

nghĩa  lý  kinh  Lăng  Nghiêm  nên  mới  lạy  kinh,  mong  [kinh  Lăng  Nghiêm] 

sớm được truyền đến để chứng tỏ những gì chính mình nói chẳng sai lầm! 

Sao ông lại nói Ngài chẳng thể quyết đoán công đức sáu căn hơn - kém? Vì 

tự lập đường lối bèn hạ thấp ngài Trí Giả, nói như vậy tức là chẳng biết cội 

nguồn!  Lầm  lạc  nghe  lời  người  ta  nói  rồi  cũng  nghĩ  như  vậy.  Chuyện  lạy 

kinh đương nhiên là có, nếu nói hằng ngày lễ bái trong nhiều năm thì chính 

là  lời  của  người  sau  thêm  thắt.  Đừng  nói  ngài  Trí  Giả  không  phải  là  Phật 

47 Hai ông được nói đến ở đây chính là đại sư Vân Thê Liên Trì và đại sư Cừ Am U Khê. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 46 of 274

hiện  thân,  dẫu  thật  sự  là  Phật  hiện  thân  thì  do  đã  biến  hiện  thân  phận  làm 

Tăng, càng phải ẩn Thật hiện Quyền. Do vậy, càng cần phải có kinh để làm 

chứng cứ thì mới là khuôn phép hoằng truyền! Nếu tự cho mình là Phật, tự 

nói  ra  kinh  thuộc  đời  vị  lai  thì  đấy  chính  là  bè  lũ  bị  ma  dựa  trong  đời  sau 

thường hay nói “ta là vị Phật này hay vị Bồ Tát nọ” để mào đầu. Đấy chính 

là nguyên do khiến cho bậc Pháp Thân Đại Sĩ hoằng pháp chẳng hiển Bổn 

vậy.  Ông  đã  biết  nghĩa  lý  ngài  Thân  Tử   “trong  ẩn  kín  hạnh  Bồ  Tát,  ngoài 

 hiện  tướng  Thanh  Văn”   trong  kinh  Pháp  Hoa,  sao  lại  nghi  mỗi  mình  ngài 

Trí Giả? Hơn nữa, đoạn văn luận về Lý Trưởng Giả trong Văn Sao  (tức đoạn 

 văn trong bài Tịnh Độ Quyết Nghi Luận)  cũng đã nói rõ nghĩa này, sao chẳng mở 

rộng ra để suy luận mà hiểu, lại cứ muốn hỏi han lôi thôi vậy? 

5) Tướng tông phán định giáo pháp trong cả một đời giáo hóa của đức 

Phật  thành  Tam  Thời  Giáo,  đầu  tiên  là  Hữu,  kế  đó  là  Không,  sau  cùng  là 

Trung, chỉ có thời khác biệt, chứ không có thời thông suốt; Thiên Thai phán 

giáo  thành  Ngũ  Thời,  dùng  cả  thông  lẫn  biệt.  Những  kẻ  học  đạo  thấy  biết 

một  chiều  [do  vậy]  công  kích  lẫn  nhau,  chê  nhau  là  sai.  Người  theo  tông 

Thiên Thai hủy báng thuyết Tam Thời của Tướng Tông, cho là thấy biết một 

chiều,  nghĩa  hết  sức  chẳng  trọn  vẹn,  không  phải  là  ý  chỉ  vốn  có  của  đức 

Phật. Người học theo Tướng tông chê bai Thiên Thai là mờ mịt, câu nệ, bày 

vẽ, sương mây mù mịt, hiếm có kẻ nào thấu suốt được! Rốt cuộc ai đúng, ai 

sai, mong thầy ban cho lời dạy lớn lao! 

Đáp: Câu này nên từ đoạn thứ tư mà lãnh hội ý nghĩa, sẽ tự biết chư Phật 

thuyết pháp tùy theo căn cơ của chúng sanh. Nay những kẻ hoằng pháp phần 

nhiều  nói  pháp  trái  với  căn  cơ.  Do  vậy,  đức  Phật  đã  sớm  thọ  ký  rằng  thời 

Mạt Pháp chính là thời đấu tranh kiên cố, buồn thay! 

6) Hỏi: Trước khi đức Phật hiển Bổn thì những vị Thanh Văn đều do tu 

mà thành, sau khi khai Quyền thì hết thảy tám bộ cũng đều là các vị đại Bồ 

Tát  nương  theo  bổn  nguyện  [thị  hiện  giáng  sanh  trong  Sa  Bà]  để  phụ  trợ 

[đức Thích Ca] giáo hóa, như vậy thì đệ tử Phật đã không có một ai do phàm 

phu tu thành thì đức Phật xuất thế có ích gì cho chúng sanh đâu? 

Đáp: Ông chỉ biết nói lời chấp nhặt hẹp hòi, chẳng hiểu được nguyên do 

những vị ấy thị hiện! Những vị trong hội Pháp Hoa ấy đều là những bậc đã 

chứng A La Hán, thoạt đầu đều chẳng tin Phật pháp, đều do nghe đức Phật 

giáo hóa, chỉ dạy đủ mọi lẽ rồi mới gia nhập Phật pháp. Do vậy, trong suốt 

hơn bốn mươi năm dài, họ luôn theo sát Như Lai. Tôi hỏi ông nhé! Những 

vị ấy trong mấy chục năm trọn chẳng có một ai hướng dẫn người khác khiến 

họ sanh khởi lòng tin, sửa ác tu thiện, quy y Phật pháp liễu sanh thoát tử hay 

sao? Ông hỏi câu này đúng là si mê đến cùng cực! 

7)  Hỏi:  Kinh  Pháp  Hoa  chép:   “Giơ  tay,  cúi  đầu,  đều  sẽ  thành  Phật”.  

Thêm nữa, kinh Pháp Hoa đã từng được nói trong vô lượng kiếp trước. Do 

vậy,  thấy  rằng  trong  vô  lượng  kiếp  trước  đã  từng  có  đấng  gọi  là  Phật  độ 

chúng sanh trong cõi đời. Chúng sanh đã gieo thiện căn trong vô lượng kiếp 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 47 of 274

trước thì những chúng sanh đã từng gieo thiện căn ấy đến nay lẽ ra đều đã 

thành  Phật  hoặc  thành  Bồ  Tát  rồi.  Như  vậy  thì  lẽ  ra  Phật,  Bồ  Tát  nhiều, 

chúng sanh ít; cớ sao Phật, Bồ Tát thường ít thấy mà chúng sanh đông ùn ùn 

vậy?  Chắc  là  chúng  sanh  trong  vô  lượng  kiếp  trước  đều  chưa  có  thiện  căn 

giơ tay, cúi đầu? Hay là gieo [nhân] nhưng chưa chín muồi ư? Nếu nói gieo 

nhân nhưng chưa chín muồi thì rốt cuộc đến lúc nào mới chín muồi? Chúng 

sanh hiện tại gieo thiện căn giơ tay, cúi đầu, lại phải trải qua bao nhiêu vô 

lượng kiếp thì mới chín muồi được thiện căn ấy? Hay là vĩnh viễn chẳng thể 

chín muồi? 

Đáp: Hai câu nói “Phật, Bồ Tát nhiều, chúng sanh ít” và “Phật, Bồ Tát 

ít, chúng sanh nhiều” phải nhìn từ cõi nước chư Phật, Bồ Tát đang ở. Ví như 

gã dân hèn ở làng quê nhỏ bé [chỉ] biết những kẻ thường dân trong làng là 

nhiều, trọn chẳng biết những bậc phù tá nhà vua trong nước nhà nhiều vô số, 

nhưng pháp thế gian chẳng đủ để làm thí dụ cho thích đáng. Sao ông chẳng 

thấy Hoa Tạng hải chúng đông nhiều, ngay cả số vi trần trong một cõi Phật 

cũng chẳng thể sánh ví [với số lượng thánh chúng trong Hoa Tạng] ư? 

Phật có thể độ chúng sanh nhưng chẳng thể độ kẻ không có duyên [với 

Phật].  Vì  thế,  phải  bao  lượt  thị  hiện  giáng  sanh,  thị  hiện  nhập  diệt  để  cho 

chúng  sanh  bao  phen  gieo  [thiện  căn],  bao  phen  chín  muồi  thiện  căn,  bao 

phen  được  độ  thoát.  Nhưng  do  chúng  sanh  giới  vô  tận  nên  thệ  nguyện  của 

Phật, Bồ Tát vô tận! Ông dùng tri kiến đoạn diệt để bàn luận cho nên mới 

có những câu hỏi ấy. Câu hỏi ấy tợ hồ có lý, chẳng biết đấy vẫn là tình kiến 

chúng sanh, chẳng mảy may biết được cảnh giới của Phật, Bồ Tát! Nếu ông 

có  thể  nhất  tâm  niệm  Phật  vãng  sanh  Tây  Phương,  ắt  sẽ  than  thở:  “Bồ  Tát 

đông đảo, chúng sanh ít ỏi!” Vì vậy, tôi nói: Hãy nên nhìn từ chỗ Phật, Bồ 

Tát đang ở, đừng nhìn từ nơi chúng sanh đang ở. 

8) Hỏi: Đệ tử bất luận ở chỗ nào, sáng sớm súc miệng, rửa ráy xong liền 

đắp y lễ bái Quán Âm Đại Sĩ đến khi tinh thần mỏi mệt liền ngồi xếp bằng 

trên mặt đất trì danh. Có lúc quá mệt nhọc, hễ ngồi liền hôn trầm hoặc suy 

tưởng loạn xạ. Cũng có lúc thân tâm thoải mái, ngồi độ nửa giờ mà cảm thấy 

ngắn  như  chỉ  ngồi  chừng  mấy  phút.  Cũng  có  lúc  tay  lần  xâu  chuỗi  mà  bất 

ngờ lần xong xâu chuỗi từ đầu đến cuối hơn ba trăm hạt trong khoảnh khắc, 

trong tâm cũng dường như xưng tụng rõ ràng, nhưng chẳng thật minh bạch 

lắm.  Cũng  có  lúc  trì  chú,  chợt  quên  bẵng  bài  chú  đang  trì,  bất  giác  hồ  đồ 

niệm tụng Phật hiệu. Những chuyện ấy rốt cuộc là cảnh giới như thế nào, rất 

mong thầy chỉ dạy. 

Đáp:  Ngồi  lâu  chẳng  cảm  thấy  là  lâu,  niệm  lâu  chẳng  biết  là  lâu,  đấy 

chính là do tâm tịnh thần lặng mà ra. Nhưng chớ nên tưởng đó là chứng đắc, 

từ đấy phải nỗ lực công phu sẽ tự được tiến hơn. Nếu coi đó là chứng đắc thì 

do vậy cũng không thể chứng đắc được, huống chi là tiến hơn! Trì chú hôn 

trầm  niệm  Phật,  niệm  Phật  hôn  trầm  trì  chú,  đấy  chính  là  do  ý  thức  thuận 

theo  vọng  tâm,  chánh  niệm  bị  chuyển  biến  mà  ra.  Những  người  tu  sơ  cơ 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 48 of 274

phần nhiều gặp tình trạng này. Nếu nắm vững công phu sẽ khỏi đến nỗi điên 

đảo lầm loạn. Nhưng điên đảo lầm loạn như vậy vẫn là do công phu mà ra. 

Nếu  không  có  công  phu  thì  ngay  cả  niệm  hồ  đồ  như  vậy  cũng  chẳng  có 

được, huống là rõ ràng chẳng sai lầm ư? 

Ban Châu Tam Muội người đời nay không hành được. Ông nói lời ấy là 

do ham cao chuộng xa hay là thật vì sanh tử vậy? Nếu thật vì sanh tử thì hãy 

nên  y  theo  những  pháp  phàm  phu  thường  có  thể  hành  được.  Nếu  là  phàm 

phu sát đất mà lầm lạc tính hành pháp của thánh nhân quá sức mình ắt sẽ đến 

nỗi bị ma dựa, ngã lòng tu tập. Xin hãy dứt trừ ý niệm ấy ngõ hầu được lợi 

ích! 

Bộ  Văn  Sao  của  Quang  về  ý  thì  có  thể  chấp  nhận  được,  nhưng  văn  từ 

chẳng  đáng  xem,  được  hai  vị  Khai  Sĩ  Viên  Sơn  và  Cương  Dã  muốn  lưu 

thông, thật hổ thẹn sâu xa! Nhưng Bồ Tát vì lợi chúng sanh, ngay cả đầu mắt 

còn  bằng  lòng  xả  được,  huống  là  những  lời  lẽ  hủ  bại,  nhơ  bẩn  của  Quang 

được hai vị Đại Sĩ đề xướng nhằm khiến cho hết thảy những kẻ mới học tin 

tưởng, ngưỡng mộ Tịnh Tông thì Quang cũng cậy vào công đức của hai vị 

Đại Sĩ ấy mà tiêu trừ tội nghiệp, tăng trưởng thiện căn, được vãng sanh Tây 

Phương, thật là may mắn không chi lớn hơn! 

Phàm những sách vở nhằm hoằng dương Phật pháp đều chớ nên ghi bản 

quyền. Nếu ghi bản quyền thì công đức hoằng pháp chẳng thể cự lại tội lỗi 

ngăn  trở  lưu  thông  đâu!  Quang  bận  bịu  quá  mức,  chớ  nên  thường  hỏi  han 

như thế này! Chẳng những Quang học thức hữu hạn mà hiểu biết cũng chẳng 

được  mấy,  chẳng  thể  đáp  lời.  Dẫu  có  đáp  được  cũng  không  có  tinh  thần, 

công phu đâu nhé! 

Dụ Muội Am biên soạn Cao Tăng Truyện gồm bốn tập   (ông ta làm khoa 

 trưởng thuộc dinh tỉnh trưởng tỉnh Trực Lệ, thỉnh người khác thay ông ta biên chép, còn 

 ông ta chỉ soạn đề cương đại lược, cho nên sai sót không thể kể xiết. Ngay cả phần do 

 chính ông ta viết cũng sai lầm nhiều khôn xiết. Quang chỉ dựa theo phần ông ta viết để 

 giảo chánh, sửa đổi, gọt giũa đại lược mà thôi! Cuốn sách [do Quang đã sửa chữa] ấy 

 chỉ nên dùng làm bản gợi ý cho người sẽ tu chỉnh cuốn sách [của ông Muội Am] sau này 

 mà  thôi,  chẳng  đáng  coi  là  bản  hoàn  chỉnh  vậy)  hoàn  thành  vào  tháng  Chín  năm 

ngoái,  đem  gởi  tới  mong  Quang  hãy  giảo  chánh  cho  ông  ta.  Quang  lấy  cớ 

học thức nông cạn và không rảnh rỗi để từ chối, ông ta nói mong rằng trong 

ba năm sẽ được sửa chữa xong. Suốt cả một năm ngoái chẳng ngó tới, mùa 

Xuân năm nay mới nhìn đến, sách quá thiếu tinh tường, sai ngoa quá nhiều! 

Đọc  một  hai  ngày,  ngần  ngừ  hết  mấy  ngày!  Đến  ngày  hôm  qua  mới  đọc 

xong. Do vậy, thư ông gởi đến từ hôm Hai Mươi Ba mà mãi tới bữa nay mới 

trả lời. Cái chết của Hiển Ấm cũng chỉ là vì cầu được vượt trội, cầu danh, 

chẳng biết lắng lòng tịnh dưỡng. Nghe nói ông ta đang bệnh mà hằng ngày 

vẫn cứ thường bàn luận chẳng tịnh dưỡng nên mới bị kết quả ấy. 

32. Thư trả lời pháp sư Minh Đạo 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 49 of 274

Ông muốn bế quan ở Linh Nham thì sư Chân Đạt đã chấp thuận rồi. Đấy 

lại là cơ duyên tốt đẹp không chi bằng, nhưng phải toàn thân buông xuống 

hết, cái tâm bộp chộp vọng động mong gấp được lợi ích cũng buông xuống 

luôn thì sẽ tự được lợi ích. Nếu không, chỉ sợ thấy bị ma dựa. Phàm những 

kẻ bị ma dựa đều là do tâm bộp chộp, vọng động mà ra. Sư Chân Đạt quả 

thật đã thành tựu sự bế quan cho ông, hãy nên nghĩ báo ân, đừng vọng tưởng 

làm  bậc  đại  thông  gia,  may  ra  sẽ  được  tâm  tương  ứng  với  Phật,  chẳng  cầu 

làm  bậc  đại  thông  gia  mà  lại  có  thể  làm  bậc  đại  thông  gia!  Đấy  gọi  là  “vô 

tâm mà được, có tâm lại đâm ra bị mất mát”. Nghĩa lý trọng yếu trong Phật 

pháp  chính  là  “tâm  không  chấp  trước”.  Nếu  đã  sẵn  mang  lòng  chấp  chết 

cứng [cầu] đạt được đủ mọi cảnh giới lợi ích là đã ươm sẵn cái họa bị ma 

dựa. Nếu trong tâm rỗng rang, trừ một câu Phật hiệu ra, không có một niệm 

nào khác thì được, may ra sẽ chứng đắc vậy. 

33. Thư gởi ông Đoàn Chấp Chánh48 

Vốn  khâm  phục  ngài  đức  sâu  dầy,  hiểu  biết  chân  chánh  rạng  rỡ,  hiện 

thân làm quốc chủ để hành chuyện Như Lai, hộ trì Phật pháp, công đức khó 

lường, dõi nghe tiếng tăm, vui mừng khen ngợi không thể nào diễn tả được. 

Nghe  nói  gần  đây  bộ  Nội  Vụ  sắp  thuận  theo  lời  thỉnh  cầu  của  Tiết  đô 

trưởng49,  ban  hành  điều  lệ  đăng  ký  tài  sản  chùa  miếu.  Trong  ngu  kiến  của 

kẻ  ở  chốn  núi  non,  rẫy  bái,  trộm  nghĩ  làm  như  vậy  không  nên.  Phàm  là 

người có lòng nhân thì chẳng thực hiện những pháp hà khắc quấy nhiễu dân. 

Huống chi tài sản của chùa miếu vốn để cúng dường Tam Bảo, quả thật là 

phước  điền  cho  chúng  sanh,  những  tài  sản  tầm  thường  thật  chẳng  thể  sánh 

bằng!  Trong  văn  bản  Điều  Lệ  Quản  Lý  Chùa  Miếu  đã  tu  chỉnh  được  ban 

hành vào năm Dân Quốc thứ mười (1921) có ghi rõ [tài sản chùa miếu] được 

bảo vệ bình đẳng như [tài sản] của những người dân bình thường. Đã nói là 

“cùng được bảo vệ bình đẳng”, há nên định riêng điều lệ khắc nghiệt ư? 

Vả nữa, nói trên phương diện tôn giáo, có lẽ cũng không nên có cái nhìn 

lệch  lạc  chút  nào.  Điều  lệ  đăng  ký  tính  áp  dụng  hiện  thời  chuyên  áp  dụng 

vào chùa miếu, chứ không ảnh hưởng tới tài sản của giáo hội [Thiên Chúa 

48  Đoàn  Chấp  Chánh  chính  là  Đoàn  Kỳ  Thụy  (1864-1936),  một  tay  quân  phiệt  dưới  thời  Dân 

Quốc,  từng  làm  Quốc  Vụ  Tổng  Lý  và  Tổng  trưởng  Lục  Quân,  kiêm  nhiệm  nhiều  bộ  dưới  thời 

Dân  Quốc.  Ông  này  vốn  có  tên  là  Khải  Thụy,  tự  là  Chi  Tuyền,  người  Hợp  Phì  (tỉnh  An  Huy), 

từng được huấn luyện quân sự tại Đức Quốc, là tay chân của Viên Thế Khải. Ông ta luôn tích cực 

phát động chiến tranh để tranh giành quyền bính. Do họ Đoàn giữ chức Lâm Thời Chấp Chánh 

(tương ứng với chức Đại Tổng Thống) từ năm 1924 đến năm 1926 nên lá thư này phải được viết 

trong khoảng thời gian đó. 

49 Nguyên văn  “Tiết kinh triệu doãn” : Tiết là tên họ, còn Kinh Triệu Doãn chức vụ được đặt ra 

từ thời Tần giữ nhiệm vụ quản lý hành chánh và trị an ở kinh đô. Về sau, tất cả những vị trưởng 

quan quản trị hành chánh và trị an ở thủ đô đều được gọi là Kinh Triệu Doãn. Chúng tôi dùng chữ 

Đô Trưởng để tạm dịch vì người Việt thường gọi chức vụ này bằng danh xưng Đô Trưởng. Tiết 

Kinh Triệu Doãn là ông Đô Trưởng họ Tiết. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 50 of 274

giáo], cho thấy luật lệ của chánh quyền không thật sự hết sức công bằng. Tra 

trong văn bản điều lệ quản lý chùa miếu đã ban hành trước đây thì lại thấy 

nói tài sản của chùa miếu sẽ đăng ký nơi ty hành chánh cai quản địa phương 

ấy, tuy chưa nói rõ phương pháp đăng ký nhưng đã ghi là  “các tôn giáo và 

 những  người  dân  bình  thường  đều  cùng  được  bảo  vệ”,  như  vậy  thì  đương 

nhiên cũng phải áp dụng cùng một điều lệ đăng ký như tài sản của người dân 

[bình thường]. Văn bản đã được công bố rõ ràng, sao lại vụng về dùng quy 

định do bộ Nội Vụ ban hành sau này đến nỗi mâu thuẫn với mệnh lệnh trước 

kia? Do vậy, chẳng nề mạo muội, quấy nhiễu tâu trình. Khẩn cầu ngài hãy 

rộng vận Từ tâm, mau truyền lệnh cho bộ Nội Vụ bãi bỏ điều kiến nghị ấy 

để  [dân  chúng]  khỏi  bị  quấy  nhiễu  khốn  khổ,  lòng  nhân  sâu  đậm,  ân  trạch 

sâu dầy ấy nào phải chỉ có tăng chúng cảm kích, vâng đội chẳng quên, mà 

hết thảy chư Phật cũng sẽ đồng thanh khen là lành, kẻ không có trách nhiệm 

hết sức bứt rứt mong chờ ngài ra lệnh. 

Tăng sĩ Đế Nhàn, Ấn Quang kính bạch. 

* Đính kèm thư trả lời 

Kính trình các ngài, 

Chúng  tôi  được  ngài  Chấp  Chánh  giao  xuống  một  lá  thư,  trong  ấy  nói: 

 “Bộ Nội Vụ sắp chấp thuận lời thỉnh cầu của Tiết Đô Trưởng ban hành lệnh 

 điều lệ đăng ký chùa miếu, khẩn khoản thỉnh ra lệnh cho bộ Nội Vụ bãi bỏ 

 lệnh  ấy”.   Do  vâng  theo  lời  phê  [của  ngài  Chấp  Chánh]:   “Đã  thẩm  tra,  ra 

 lệnh ngưng lại…”  ngoài việc tống đạt văn thư cho bộ Nội Vụ, chúng tôi còn 

gởi thư này trả lời, mong quý ngài thấu hiểu. 

Bí Thư Sảnh thuộc phủ Chấp Chánh Lâm Thời kính báo. 

34. Thư gởi cư sĩ Cao Hạc Niên50 (thư thứ nhất) 

Quang  thuở  nhỏ  thiếu  học  vấn,  lớn  lên  chẳng  biết  gì,  chỉ  do  ở  Phổ  Đà 

lâu ngày thường được người khác sai bảo [viết lách] thay cho họ nên ghi đại 

lược  một  hai  chuyện  để  tự  mình  xem.  Mùa  Thu  năm  ngoái  được  các  hạ 

mang [những bài viết ấy] đến Thượng Hải, sao ra bốn bài luận cho đăng trên 

[Phật Học] Tùng Báo. Trộm nghĩ: [Phật Học] Tùng Báo chính là do các vị 

50 Cao Hạc Niên (1872- không rõ năm mất) là người huyện Hưng Hóa, tỉnh Giang Tô, tên thật 

là Hằng Tùng. Mộ đạo từ nhỏ, thấu hiểu sanh tử là chuyện lớn, nên đã phát nguyện hành cước, 

tham phỏng thiện tri thức khắp các danh sơn. Trong số các cư sĩ cận đại, ông là người đi tham học 

rộng khắp nhất. Năm 1921, để đáp tạ ơn vợ thay mình phụng dưỡng bố mẹ trong khi ông rong 

ruổi tham học, ông đã biến nhà mình thành Trinh Tiết Tịnh Độ An Lão Viện để làm chỗ cho vợ 

và những phụ nữ đức hạnh tu tập Tịnh nghiệp. Ông tích cực tham gia công tác từ thiện, nhất là 

trong vụ lụt lớn tại các huyện phía Bắc tỉnh Giang Tô, đã tận tụy đi cứu tế hơn mười mấy chỗ. 

Năm Dân Quốc 37 (1948), ông về ẩn tu tại Chung Nam Sơn, không rõ mất năm nào. Tác phẩm 

nổi danh nhất của ông là Danh Sơn Du Phỏng Ký. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 51 of 274

đại cư sĩ thổi ốc pháp lớn, đánh trống pháp lớn, nghĩa lý mênh mông, sâu xa 

như trời cao đất dày, văn từ tuyệt diệu, đẹp đẽ như ngọc chạm, vàng rung. 

Xếp văn của Quang vào ấy khác gì ném ngói sạn vào rừng châu, rải gai góc 

nơi  vườn  quỳnh,  chỉ  gai  mắt  nhã,  chẳng  ích  gì  cho  tấm  lòng  [độc  giả]  tán 

thưởng,  [cảm  thấy]  xấu  hổ,  thẹn  thùng.  Thầy  Căn  Kỳ  trở  về,  lại  bảo  viết 

luận, nhưng do sức khỏe yếu ớt, nhãn mục quáng lòa, dẫu muốn, chẳng thể 

vâng mạng được, nhưng sợ phụ tấm thịnh tình; do vậy đem những bản thảo 

cũ  đã  được  viết  theo  lời  sai  khiến  [của  người  khác]  chép  lại  cho  rõ  ràng 

thành năm bài. Thể tài, câu văn vụng về, kém tệ, các hạ đọc đến sẽ bật cười! 

Nhưng đôi bên quen biết nhau, chắc chẳng đến nỗi quở trách, chứ còn đem 

đăng  báo  chỉ  sợ  chuốc  lấy  tiếng  cười  chê  của  bậc  đại  thông  gia  vậy!  (Ngày 

mồng Tám tháng Tư) 

 Xét ra Ấn Quang đại sư ẩn cư tại Phổ Đà Sơn, thoạt đầu không ai biết 

 đến.  Cư  sĩ  Cao  Hạc  Niên  lên  chơi  núi,  xin  được  bốn  bài  luận  văn:  Một  là 

 Tịnh Độ Pháp Môn Phổ Bị Tam Căn Luận (luận về pháp môn Tịnh Độ thích 

 hợp trọn khắp ba căn), hai là Tông Giáo Bất Nghi Hỗn Lạm Luận (luận về 

 chuyện không nên lẫn lộn giữa Tông và Giáo), ba là Phật Giáo Dĩ Hiếu Vi 

 Bổn Luận (bàn về chuyện Phật giáo lấy đạo hiếu làm gốc), bốn là Như Lai 

 Tùy  Cơ  Lợi  Sanh  Thiển  Cận  Luận  (lời  bàn  thiển  cận  về  chuyện  đức  Như 

 Lai tùy theo căn cơ mà lợi lạc chúng sanh) đều được đăng trên tờ Phật Học 

 Tùng Báo do cư sĩ Địch Bình Tử sáng lập tại Thượng Hải. Bài luận thứ nhất 

 ký tên là Thường Tàm, đăng trên Phật Học Tùng Báo số chín, là số ra ngày 

 Rằm tháng Hai Dương lịch năm Dân Quốc thứ ba (1914), tức là ngày mồng 

 Hai  tháng  Chín  Âm  Lịch  năm  Dân  Quốc  thứ  hai  (1913)  (chữ  Âm  Lịch  và 

 Dương Lịch ở đây không hiểu rõ, sợ bị chép lầm). Bài luận thứ hai cũng ký 

 tên là Thường Tàm, bài luận thứ ba và thứ tư thì ký tên là Phổ Đà Tăng. Ba 

 bài này cùng đăng trong Phật Học Tùng Báo số thứ mười. 

 Bốn bài luận văn này có thể gọi là “Ấn Quang đại sư chuyển pháp luân 

 lần  đầu  tiên”.  Từ  đấy,  long  thiên  thúc  đẩy,  tỏa   quang  minh  lớn  lao!  Được 

 cư sĩ Hạc Niên cho xem lá thư trên đây, không ghi rõ thời gian. Xét ra trong 

 thư có nói: “Mùa Thu năm ngoái được các hạ mang [những bài viết ấy] đến 

 Thượng Hải, sao ra bốn bài luận đăng tải trên [Phật Học] Tùng Báo”, quả 

 thật lá thư trên đây được viết vào ngày mồng Tám tháng Tư Âm Lịch năm 

 Dân Quốc thứ ba (1914). Lá thư này rất có giá trị trong lịch sử Phật giáo, 

 chưa thấy đăng trong Văn Sao Chánh Biên lẫn Tục Biên, bèn xếp vào đây để 

 công bố cùng cõi đời. 

 Biên tập viên bán nguyệt san Giác Hữu Tình Trần Pháp Hương ghi. 

35. Thư gởi cư sĩ Cao Hạc Niên (thư thứ hai) 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 52 of 274

Hai  lần  trước  đến  Thượng  Hải  đều  được  ông  chiếu  cố,  khôn  ngăn  cảm 

kích, hổ thẹn. Nay nhận được thư như được gặp mặt, vui mừng, an ủi khôn 

sánh,  biết  cư  sĩ  chí  mong  lợi  người,  chẳng  nề  hà  nhọc  nhằn.  Vì  thế  được 

Tam Tôn51 gia bị, thân tâm thường được yên ổn, an vui. Từ bữa các hạ rời 

đi, Quang bàn với hòa thượng Liễu Dư và ông Trần Tích Châu, nói không 

biết Chương Gia52 đến núi ngày nào, chỉ sợ có ông Tăng vô tri nào trong núi 

cứ chiếu theo lệ thường, bảo [Chương Gia đại sư] quyên góp đôi chút thì rất 

mất  thể  thống,  họ  bảo  Quang  hãy  mau  trở  về  núi  để  đứng  ra  làm  chủ  tiếp 

đón;  do  vậy,  Ninh  Ba,  Quán  Tông  đều  chưa  đến  được!  Mồng  Tám  tháng 

Chín  về  đến  núi,  ngày  hôm  ấy  biển  sóng  gió  khá  mạnh,  Quang  say  sẩm  ói 

mửa trúng gió mười mấy ngày, không được khỏe lắm! Sau đấy lại bình phục 

như  thường.  Nghe  nói  [các  hạ]  muốn  đến  Kê  Túc53,  trộm  nghĩ  không  cần 

phải đi xa, chỉ cần chọn chỗ có thể an thân, tùy duyên niệm Phật là được rồi! 

Đi đến núi Kê Túc, nếu theo đường biển rất tốn tiền; nếu theo đường bộ thì 

khổ  sở  chẳng  thể  nói  nổi!  Sao  bằng  lật  ngã  cột  phan  ngay  trước  cửa54,  tùy 

thời tùy xứ gặp gỡ tôn giả Ca Diếp chẳng hay hơn ư? Tiếc cho tinh thần có 

51 Tức Tây Phương Tam Thánh, đôi khi còn gọi là Di Đà Tam Tôn. 

52  Chương  Gia  (Lcan-skya)  là  một  trong  bốn  vị  Đại  Hô  Đồ  Khắc  Đồ  (Khutuktu:  hóa  thân)  của 

Nội  Mông  Cổ.  Vị  này  thuộc  Tông  Gelupa  (Hoàng  giáo,  Hoàng  Mạo  phái)  theo  truyền  thống 

Phật giáo Tây Tạng, thường được gọi là Chương Gia Cách Căn (Lcan-skya Gegen: Chương Gia 

Quang Minh). Người Mông Cổ tin Chương Gia là hóa thân của Văn Thù Bồ Tát. Vị Chương Gia 

nói ở đây thuộc đời chuyển thế thứ mười chín (thật ra, chỉ từ đời thứ mười ba trở đi, vị hóa thân 

này mới có tên là Chương Gia, nên đa số các sách vở thường gọi vị này là Chương Gia Hoạt Phật 

đời thứ bảy. Chương Gia vốn là một địa danh tại Tây Tạng). Sư có tên là Lịch Nghinh Diệp Tích 

Đạo  Nhĩ  Tế  (Ye-śes  rdo-rje),  còn  gọi  là  Tang  Kết  Trát  bố  (Sans-rgyas-skyabs),  sanh  vào  năm 

Quang Tự mười bảy (1891) tại Thanh Hải, lên ngôi Pháp Vương năm Quang Tự 22 (1896). Năm 

Quang Tự 25 (1899), theo lệnh vua Quang Tự đến Bắc Kinh hoằng pháp, phụng chỉ quản trị các 

chùa  thuộc  hệ  thống  Phật  giáo  Tây  Tạng  tại  Bắc  Kinh,  Ngũ  Đài  như  Côn  Chúc,  Pháp  Uyên… 

được sắc phong danh hiệu Quán Đảnh Phổ Thiện Quảng Từ Đại Quốc Sư. Khi Dân Quốc thành 

lập, Sư được mời làm ủy viên của Mông Tạng Ủy Viên Hội, kiêm nhiệm Lý Sự Trưởng hội Phật 

Giáo  Trung  Hoa.  Sư  từng  được  cử  làm  trưởng  đoàn  nghênh  đón  xương  đỉnh  đầu  ngài  Huyền 

Trang từ Nhật Bản về Trung Hoa. Sau khi Trung Hoa Dân Quốc thành lập, Sư sang Đài Loan và 

mất ở Đài Bắc năm 1978. Sau khi Sư mất, dòng chuyển thế này bị chấm dứt. Hòa thượng Tịnh 

Không từng theo học pháp với vị này khi còn là tại gia cư sĩ. 

53 Núi Kê Túc (Kukkutapāda-giri) còn dịch là Kê Cước, Tôn Túc, Lang Túc, Lang Tích, là một 

ngọn núi thuộc nước Ma Kiệt Đà, cách Già Da (Gayā) hơn 25 km về phía Đông Bắc là nơi ngài 

Ma Ha Ca Diếp nhập diệt. Đại Đường Tây Vực Ký quyển chín đã mô tả:  “Núi cao chót vót, hang 

 sâu thăm thẳm không đáy, cây to phủ kín hang núi… Sau này, tôn giả Ca Diếp Ba nhập diệt nơi 

 ấy nên [người ta] không dám gọi thẳng tên núi mà gọi là Tôn Túc” . Do tại huyện Bảo Xuyên tỉnh 

Vân Nam cũng có một hòn núi mang tên Kê Túc nên Phật giáo Trung Hoa đã đồng nhất núi này 

với núi Kê Túc tại Ấn Độ, và nơi ấy cũng được coi là đạo tràng ứng hóa của ngài Ma Ha Ca Diếp. 

54 Đây là một công án Thiền (được đánh số 22) trong bộ Vô Môn Quan với nhan đề Ca Diếp Sát 

Can  (Cột  phan  của  Ca  Diếp).  Theo  đó,  ngài  A  Nan  hỏi  tôn  giả  Ca  Diếp:  “Ngoài  y  ca-sa  vàng 

truyền lại cho ngài, đức Thế Tôn còn để lại vật gì nữa hay không?” Ngài Ca Diếp liền gọi: “A 

Nan!”  A  Nan  thưa:  “Dạ!”,  ngài  Ca  Diếp  bảo:   “Lật  đổ  cái  cột  phan  trước  cửa  đi”   (Đảo  khước 

môn tiền sát can). Theo ngu ý, ở đây Tổ Ấn Quang khuyên ông Cao Hạc Niên hãy lắng lòng tu 

tập, lãnh hội lời dạy của Tổ Ca Diếp thì chẳng khác gì ngày ngày gặp gỡ Ca Diếp tôn giả, hơn là 

bôn ba đến núi Kê Túc. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 53 of 274

hạn, lo liệu sự nghiệp cuối cùng [của một đời người] là chuyện khẩn yếu bậc 

nhất  của  người  cao  tuổi  vậy!  (Ngày  Rằm  tháng  Mười  năm  Dân  Quốc  thứ 

 bảy - 1918)

36. Thư trả lời cư sĩ Cao Hạc Niên (thư thứ ba) 

Cách  biệt  từ  mùa  Đông  năm  ngoái,  nào  hay  đã  tròn  một  chu  kỳ  nóng 

lạnh! Quang âm vùn vụt thật đáng kinh sợ! Từ khi nhận được thư vào tháng 

Giêng mùa Xuân năm nay, hoàn toàn chẳng biết tin tức đích xác. Đến tháng 

Bảy, do sang Dương Châu khắc kinh, tìm đến thư cục ở Thượng Hải để hỏi 

thăm, họ nói ông đã sang tu trong lều tranh trên Thái Sơn55 rồi. Quang đoán 

rằng đất Tần (Thiểm Tây) loạn lạc, chẳng thể sống yên được, đến nỗi các hạ 

phải bỏ đi. Người Tần Xuyên từ đây trở đi không có ai dẫn dắt để được tắm 

gội,  thấm  nhuần  Phật  pháp  nữa,  lòng  hết  sức  xót  xa!  Nay  nhận  được  thư, 

biết  ông  đang  ở  Hoa  Sơn,  vẫn  mong  sau  khi  yên  ổn,  trở  về  Chung  Nam56, 

khôn ngăn vì người đất Tần vui mừng sung sướng trước! 

Quang  không  ra  gì,  đạo  chẳng  tăng  trưởng,  mắt  ngày  càng  thêm  lòa. 

Năm trước khuyên ông Ưng Quý Trung bỏ tiền khắc in sách [Ngự Chế Giản 

Ma]  Biện  Dị  Lục.  Do  cõi  đời  chẳng  thái  bình  nên  chậm  trễ  đến  mùa  Thu 

năm nay mới tới Tàng Kinh Viện, nhờ cậy chủ nhân viện ấy lo liệu. Trước 

hết khắc Giản Ma Biện Dị Lục  (tổng cộng hơn hai trăm sáu mươi trang giấy), rồi 

khắc  in  Tam  Thập  Nhị  Tổ  Truyện   (khoảng  chừng  sáu  mươi  trang).   Hai  cuốn 

sách  này  đều  là  di  trước  của  [Thanh]  Thế  Tông  (Ung  Chánh),  đều  do  ông 

Ưng Quý Trung bỏ tiền thuê khắc [ván]. Tiếp đấy, khắc in An Sĩ Toàn Thư 

 (khoảng sáu trăm sáu mươi, bảy mươi trang, trong ấy có tăng thêm mấy chục trang mới 

 nữa).  Sách  ấy  do  ông  Lưu  Cần  Phố  thuộc  thôn  Lưu  Môn,  Triều  Ấp  tỵ  nạn 

đến  đất  Thân  (Thượng  Hải)  phát  tâm  bỏ  tiền  ra  in.  Vị  này  khá  thuần  hậu, 

thành thật, tiếc là còn kém duyên với Phật pháp, vào ngày Mười Chín tháng 

Chín bèn tạ thế. Nếu sống thêm được mấy năm nữa thì thiện căn Tịnh Độ sẽ 

được phát sanh, nẩy nở vậy. Nhưng nhờ vào công đức khắc in sách ấy, dẫu 

chẳng  thể  vãng  sanh  thì  quả  báo  trong  đời  sau  cũng  sẽ  chẳng  đến  nỗi  kém 

55 Thái Sơn, còn gọi là Đại Sơn, Đại Tông, Đại Nhạc, Đông Nhạc, Thái Nhạc… cùng với Hành 

Sơn,  Hằng  Sơn,  Hoa  Sơn,  Tung  Sơn  hợp  thành  Ngũ  Nhạc,  tức  năm  ngọn  núi  thiêng  phân  định 

ranh giới của Trung Nguyên. Thái Sơn nằm trong tỉnh Sơn Đông, chạy dọc từ huyện Tế Nam đến 

tận huyện Khúc Phụ, cao đến 1.545m. Hoa Sơn (Tây Nhạc) thuộc huyện Hoa Dương, tỉnh Thiểm 

Tây, cao đến 2.154m. 

56 Chung Nam (còn gọi là Trung Nam Sơn, Thái Ất Sơn, Địa Phế Sơn, hay Nam Sơn) là một quả 

núi hữu danh thuộc rặng Tần Lĩnh ở huyện Trường An, tỉnh Thiểm Tây, có quan hệ mật thiết với 

Phật giáo. Năm Kiến Đức thứ hai (573) nhà Bắc Châu, sư Pháp Tạng lên ngọn Tử Cái của núi này 

kết thảo am tu hành. Khi Châu Vũ Đế phế Phật, hơn ba trăm vị danh tăng đã phải ẩn cư trong núi 

này. Sơ Tổ Tông Hoa Nghiêm là pháp sư Đỗ Thuận cũng ẩn tu tại núi này vào thời Đường. Tổ 

Trí Nghiễm của Tông Hoa Nghiêm cũng hoằng dương giáo nghĩa Hiền Thủ tại nơi này. Ngài Đạo 

Tuyên luật sư cũng hoằng dương Tứ Phần Luật Tông tại đây (Sử sách thường gọi là Chung Nam 

Luật Tông, hoặc Nam Sơn Luật Tông). 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 54 of 274

hơn đời này. Đợi đến tháng Tư năm sau, tôi sẽ lại qua Dương Châu để trông 

nom, nếu sách đã khắc xong bèn cho ấn tống, nếu chưa khắc xong sẽ giảo 

chánh, đối chiếu. Năm sau nhất quyết phải hoàn tất chuyện ấn tống hai cuốn 

sách về Thiền ấy. 

Quang  thấy  biết  hẹp  hòi,  học  vấn  quẩn  quanh,  do  các  hạ  đa  sự  lôi  kéo 

các ông Từ Úy Như, Châu Mạnh Do, Trương Vân Lôi v.v… phô truyền vẻ 

xấu [của Quang], hết sức hổ thẹn sâu xa. Mùa Thu năm ngoái, người cùng 

quê là ông Vương Ấu Nông đến núi, trông thấy những bài viết hủ bại [của 

Quang] liền muốn bỏ tiền khắc ván. Quang cho rằng những bài viết hủ bại 

ấy chẳng đáng lưu truyền trong cõi đời nên cố từ chối. Mùa Xuân năm nay, 

Úy  Như  in  ra  năm  trăm  cuốn,  hạ  tuần  tháng  Ba  lên  núi,  lại  cầm  đi  những 

bài viết hủ bại còn lại, biên tập, trình bày, đem khắc ván tại Bắc Kinh, ước 

chừng cuối Hạ năm sau chắc sẽ in xong. Ấu Nông tuy biết Úy Như đã khắc, 

vẫn muốn khắc in, sẽ chờ hai cuốn sách [nói trên] in xong sẽ cho khắc [Văn 

Sao].  Tháng  Năm  năm  nay,  có  người  cầm  bộ  Văn  Sao  hủ  bại  do  Úy  Như 

đứng in đến chùa Nghênh Giang ở An Huy, Giám Viện là thầy Trúc Am gởi 

thư nói muốn khắc ván và muốn có những bản gốc còn lại. Quang bảo thầy 

ấy hãy để thong thả, chờ cho sách được khắc ván hoàn tất tại Bắc Kinh vào 

năm sau, in xong sẽ gởi tới ngay. 

Mấy  chục  năm  qua,  Quang  chẳng  dám  để  lộ  ra  hai  chữ  Ấn  Quang,  vì 

các hạ đa sự đến nỗi cái tên hèn hạ, tác phẩm kém cỏi nhức tai gai mắt khắp 

mọi người nhã, thẹn thùng chi xiết! Năm ngoái, tôi vọng tưởng mong đích 

thân chứng được Niệm Phật tam-muội, nhưng rồi toàn thể Niệm Phật tam-

muội vẫn là nghiệp lực! Năm nay tự biết hổ thẹn, giữa tháng Chín sẽ khởi 

thất  tới  cuối  tháng  Hai  mùa  Xuân  năm  sau  mới  thôi.  Niệm  Phật  tam-muội 

chẳng dám vói cao, chỉ mong sám hối cho sạch hết túc nghiệp. Ai biết túc 

nghiệp rốt cuộc cùng với Chân Như Pháp Tánh đồng nhất bất sanh bất diệt! 

Phật quang chiếu khắp pháp giới, nhưng tôi vì nghiệp chướng chẳng thể thân 

cận được, khổ sở lắm thay! Biết làm sao đây? Viết ra những điều chính mình 

ngu muội ôm ấp để mong người tri kỷ sẽ thay tôi chia sẻ nỗi buồn mà thôi! 

 (Mồng Bốn tháng Chạp năm Dân Quốc thứ tám - 1919)

 Kính cẩn xét rằng trong Vân Thê Di Cảo có bài kệ như sau: 

 Nhị thập niên tiền sự khả nghi, 

 Tam thiên lý ngoại ngộ hà kỳ? 

 Phần hương trịch kích hồn như mộng, 

 Ma Phật không tranh thị dữ phi, 

 (Hai mươi năm trước sự hồ nghi, 

 Ngoài ba ngàn dặm chuyện sao kỳ? 

 Thắp hương, quăng kích dường như mộng, 

 Ma - Phật tranh xuông thị lẫn phi) 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 55 of 274

 Ngài  Hám  Sơn  nói:  “Đây  chính  là  bài  kệ  ngộ  đạo   của  Vân  Thê  lão 

 nhân”. Nay đại sư đích thân thấy được túc nghiệp và Chân Như Pháp Tánh 

 đồng nhất bất sanh bất diệt, trộm cho rằng đây chính là ý nghĩa của bài kệ 

 ấy chăng? 

37. Thư gởi cư sĩ Cao Hạc Niên (thư thứ tư) 

Hôm  qua  nhận  được  thư  vui  mừng,  an  ủi  khôn  sánh!  Quang  cho  rằng 

giữa  đường  gặp  chuyện  trở  ngại,  nhưng  cư  sĩ  một  mực  mong  mỏi,  dũng 

mãnh  tiến  thẳng  lên  trước,  trọn  chẳng  vướng  mắc  gì.  Một  đằng  là  tâm  lực 

chẳng thể nghĩ bàn, một đằng là người lành được trời giúp sẽ tự được không 

chuyện  gì  chẳng  thuận  lợi,  hâm  mộ  lắm!  Cư  sĩ  Nhậm  Tâm  Bạch  cũng  gởi 

thư  đến,  nói  sau  một  tháng  rưỡi  nữa  chắc  chắn  sách  sẽ  xin  xong.  Ở  chỗ 

Quang là một trăm hai mươi bộ, cũng đủ dùng rồi, không cần phải tiếp tục 

thỉnh  nữa.  Tôi  sẽ  sang  Dương  Châu  vào  trung  tuần  tháng  Bảy  vì  tập  sách 

nêu duyên khởi khắc in Đại Tạng Kinh vẫn chưa được khắc xong; hễ cuốn 

sách  này  khắc  xong  liền  có  thể  qua  đấy  lo  liệu  ấn  loát.  Cuốn  sách  này  chỉ 

gồm  năm  mươi  mấy  trang,  thuộc  loại  sách  [biên  soạn  vào]  đời  Minh  [tập 

hợp]  những  bài  tựa  nêu  duyên  khởi  quyên  mộ  khắc  in  Đại  Tạng  Kinh. 

Nguyên  văn  chỉ  gồm  mười  tám  bài,  Quang  lại  cho  khắc  thêm  bài  tựa  phát 

khởi  đầu  tiên  của  Tử  Bách  đại  sư  vào  ấy,  gồm  hai  thiên  nữa.  Vì  sao  trong 

nguyên văn không có bài tựa phát khởi đầu tiên? Đấy là do trong bài văn ấy 

có những câu nói đến chuyện thế đạo biến loạn, sợ chánh quyền căm ghét, 

nên [người biên tập] chẳng sao lục vào đấy! Nay đã cách biệt thời ấy, trọn 

chẳng trở ngại gì! Thiên Thai là đạo tràng hoằng pháp của ngài Trí Giả, núi 

ấy thường có La Hán cư ngụ, Quang do sức khỏe mòn mỏi chẳng thể đến lễ 

bái được, hổ thẹn khôn cùng! Biên nhận Văn Sao đã nhận được rồi, đừng lo! 

38. Thư trả lời cư sĩ Cao Hạc Niên (thư thứ năm) 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 56 of 274

Nhận được thư hôm Hai Mươi Ba như gặp được bạn cũ, khôn ngăn vui 

mừng, an ủi. La Phù, Bôi Độ, Nhạn Đãng57, Thiên Thai là những cuộc đất 

danh  thắng  trong  thiên  hạ  đều  lọt  vào  tầm  mắt  của  cư  sĩ,  đúng  là  do  đời 

trước vun bồi mà ra! Quang sức khỏe mòn mỏi chẳng thể đi xa được, ngồi 

chết già trên hòn núi ngoài biển, chẳng thấy biết gì! Mỗi phen nghĩ đến thẹn 

thùng, cảm khái không chi sánh ví được! Cư sĩ đã đến núi Bôi Độ ắt phong 

cách,  đức  độ  sẽ  được  phát  khởi  mạnh  mẽ,  an  ủi  lắm!  Ngày  Hai  Mươi  Bốn 

tháng Chín, Quang về đến Pháp Vũ, đến hôm Hai Mươi Chín liền đem bài 

khai thị cho vị phu nhân ở Hà Đông gởi qua Thượng Hải giao cho cư sĩ Cam 

Bích Sanh. Ngày mồng Sáu tháng Mười, ông ta gởi thư đến nói: “Kính sao 

thành  một  bản  để  tự  giữ,  đem  nguyên  bản  của  Quang  gởi  trả  lại  kèm  theo 

thư”. Ngày mồng Hai tháng Mười Một, lại gởi thư cho biết: “Đã đem pháp 

ngữ của Quang chép lại theo lối chữ Khải thành hai bản, một bản gởi cho cư 

sĩ Chiếu Nam, một bản gởi cho vị phu nhân ở Hà Đông, nhưng pháp ngữ đã 

gởi  đi  trước  đó  vẫn  chưa  thấy  hồi  âm.  Nếu  nhận  được  hồi  âm  sẽ  liền  trình 

cho thầy biết”. Pháp ngữ gần hai ngàn chữ, khi khắc Văn Sao sẽ đưa thêm 

bài ấy vào. 

An  Sĩ  Toàn  Thư  giao  cho  ba  vị  Vưu  Tích  Âm,  Trương  Vân  Lôi,  Đinh 

Phước Bảo lo liệu, nhưng Tích Âm muốn cho sách ấy được lưu truyền khắp 

hai ngàn bốn mươi mốt huyện trong cả nước. Bạn ông Tích Âm là Lưu Mộc 

Sĩ có cùng ý nguyện với ông Tích Âm, tính kêu gọi những nhà buôn giàu có 

quen biết ở Nam Dương bỏ tiền giúp in. Một nửa [số sách in được] sẽ gởi về 

Nam  Dương,  Tân  Gia  Ba,  đảo  Tân  Lang  (Penang),  để  biếu  tặng  các  thuộc 

địa  của  Hà  Lan.  Các  trường  học  tại  các  đảo  ở  Nam  Dương  lấy  cuốn  Dục 

Hải Hồi Cuồng làm tài liệu giảng dạy về sự tu thân. Một nửa [số sách ấy] sẽ 

dùng để biếu tặng tại tổ quốc để cho ai nấy đều vun bồi đất nước quê hương. 

Tâm chân thành, rộng lớn ấy có được thỏa nguyện hay chăng vẫn chưa thể 

biết chắc! 

Gần  đây,  [khoản  tiền]  do  những  người  quyên  tặng  để  ấn  hành  tại  nước 

nhà  đã  đến  con  số  vạn,  đợi  đến  mùa  Xuân  năm  sau  khi  đem  in,  chắc  là  sẽ 

57 La Phù là một ngọn núi nổi tiếng vùng Lĩnh Nam, núi nằm trong rặng La Phù, thuộc huyện Bác 

La, tỉnh Quảng Đông, có rất nhiều đạo tràng nổi tiếng. Ngài Đạo Khai là người đầu tiên đến dựng 

thảo am thờ Phật tại núi này. Các vị danh tăng như Chi Pháp Phòng, Tăng Cảnh, Đạo Tiệm, Huệ 

Trì, Huệ Lãm, Trí Dược, Hy Thiên, Duy Nghiễm, Đại Điên (vị sư hóa độ Hàn Dũ), Hành Minh 

đều từng tu tại đây. Sách Thái Bình Ngự Lãm còn cho biết: Theo truyền thuyết Cát Hồng từng tu 

tiên nơi đây. Do vậy, núi này được coi là thánh địa của cả Phật Giáo lẫn Đạo Giáo. 

Núi Bôi Độ thuộc huyện Bảo An, tỉnh Quảng Đông, còn có tên là Độn Môn, tức ngọn Thanh Sơn 

ở Hương Cảng hiện thời. Sau chùa Thanh Sơn trên núi còn có Bôi Độ Nham thờ tượng đá của 

Bôi Độ thiền sư, tương truyền đây là nơi ngài từng ngồi Thiền. Theo truyền thuyết, chính vị này 

đã quăng một cái chén xuống biển, đạp lên đó, vượt biển đến núi này nên có tên là Bôi Độ. Trong 

bài tán Tăng Bảo đã nhắc đến chuyện này:   “Phù bôi quá hải sát na thời”  (Chén nổi vượt biển 

trong khoảng sát-na). 

Núi  Nhạn  Đãng  thuộc  thành  phố  Ôn  Châu  tỉnh  Chiết  Giang,  chia  ra  thành  ba  rặng  Bắc,  Trung, 

Nam. Bắc Nhạn Đãng nổi danh nhất, có nhiều đạo tràng cổ nhất. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 57 of 274

gom được hai ba vạn bộ! Nếu Hoa Kiều ở Nam Dương chịu phát tâm giúp 

đỡ thì in được một hai chục vạn bộ không chừng! Tùy duyên mà làm vậy! 

Nếu người trong nước ta và người ở Nam Dương xưa đã có thiện căn, được 

nghe đạo “tu chân trong cõi tục, tùy theo căn cơ có thể nhập đạo” của Phật 

pháp thì trời - rồng sẽ cảm động, người có tâm lo cho thế đạo sẽ hùa nhau 

dấy  lên  cùng  khen  ngợi  thì  phân  phát  cho  các  huyện  trong  cả  nước,  mỗi 

huyện  một  trăm  mười  bộ  cũng  chẳng  khó.  Nếu  quốc  dân  chẳng  có  pháp 

duyên này tức là người ta cho Ấn Quang là kẻ không đạo, không đức, chẳng 

chịu tin tưởng để cùng nhau cảm kích, phát khởi, chỉ đành dùng một hai vạn 

bộ đã quyên mộ được để thỏa tâm sự này mà thôi! 

Chuyện này tuy là chuyện riêng, nhưng thật ra có quan hệ lớn với quốc 

kế dân sanh! Được thành công lớn lao hay không đều có vận số nhất định. 

Quang cùng bốn vị cư sĩ Vưu, Lưu, Trương, Đinh làm sao có thể chuyển kẻ 

vô duyên thành hữu duyên để [An Sĩ Toàn Thư] được lưu truyền rộng khắp 

cho được? Nay tôi gởi cho ông một tờ trình bày chương trình biện pháp để 

an  ủi  tấm  lòng  mong  mỏi  xa  vời.  Bài  văn  bia  cho  Trinh  Tiết  Đường58  tôi 

chưa viết. Từ lúc về đến núi tới nay trọn chẳng được rảnh rỗi. Quang đính 

chánh An Sĩ Toàn Thư  (do bản in rút nhỏ có các hạng mục đồ hình và mục lục, phải 

 sắp xếp theo dạng riêng). Kế đó là giảo chánh, đối chiếu An Sĩ Toàn Thư. Lại 

còn có các sách Dục Hải Hồi Cuồng, Vạn Thiện Tiên Tư và Ấn Quang Văn 

Sao,  Cách  Ngôn  Liên  Bích  v.v…  từ  Dương  Châu  không  hẹn  cùng  gởi  tới, 

phải giảo chánh đối chiếu, cũng như phải trả lời thư tín gởi tới, gởi đi. Buổi 

tối mắt không nhìn được, ban ngày quả thật không lúc nào được rảnh! May 

được Tam Bảo gia bị, mắt vẫn còn nhìn được lúc ban ngày, thật là chuyện 

may mắn vạn phần! 

Chúng  sanh  đời  Mạt  Pháp  phần  nhiều  đều  chẳng  biết  nhân  quả,  Phật 

kinh  sâu  thẳm,  huyền  áo,  dẫu  đọc  cũng  chẳng  thể  lãnh  hội  được,  nên  mới 

thành ra hiện tượng như ngày nay. Quang thường nói:  “Nhân quả là phương 

 tiện  lớn  lao  để  thánh  nhân  thế  gian  lẫn  xuất  thế  gian  bình  trị  thiên  hạ, 

 chuyển phàm thành thánh” . Cõi đời hiện nay nếu chẳng làm cho nhân quả 

được  sáng  tỏ,  phổ  biến,  mà  muốn  cho  thế  đạo  thái  bình,  Phật  pháp  hưng 

thịnh thì chẳng thể nào đạt được đâu!  (năm Dân Quốc thứ chín - 1920). 

39. Thư trả lời cư sĩ Cao Hạc Niên (thư thứ sáu) 

Đã lâu rồi chưa được gặp gỡ các hạ, cũng như chẳng biết hành tung của 

các hạ, do vậy chưa từng gởi thư. Trước đây, cư sĩ Trương Thụy Tăng gởi 

58 Tức Trinh Tiết Tịnh Độ An Lão Viện. Do Cao Hạc Niên chí muốn xuất gia nhưng vì cha mẹ 

ép buộc, phải lấy vợ. Vợ chồng ông coi nhau như bạn, ông đi tham học khắp nơi, vợ ở nhà thủ 

tiết phụng dưỡng bố mẹ chồng. Hai người không có con cái. Khi về già, ông biến nhà riêng thành 

Tịnh nghiệp đường để làm nơi tu trì Tịnh nghiệp và dưỡng lão cho những bà góa hoặc những phụ 

nữ không chồng. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 58 of 274

thư đến nói “do có chuyện nọ, ông ta được cư sĩ yêu mến nồng hậu xoay sở 

[cho vẹn toàn], chẳng đến nỗi bị kẻ xấu gây rắc rối; vì thế, muốn đến đất Hỗ 

(Thượng Hải) để tỏ lòng cảm tạ”. Do vậy, Quang bèn gởi thư kèm theo để 

thăm hỏi. Rồi nhận được thư của ông Mai Tôn nói cư sĩ và cư sĩ Bá Nông sẽ 

đến  Ninh  Ba  vào  ngày  Mười  Tám,  vừa  trông  thấy  hình  thế  của  chùa  Pháp 

Vân  đã  xác  định  [chỗ  đặt]  nền  đại  điện;  rồi  lại  hứa  khi  nào  xây  dựng  đại 

điện sẽ trở lại, khôn ngăn mừng rỡ, an ủi. Nay nhận được thư mới biết ông 

vẫn còn đang nghe kinh tại Nam Viên. 

Nói đến chuyện đem tràng hạt hổ phách59 cúng dường Bồ Tát, quả thật 

đã xả được thứ khó xả, công đức không gì lớn hơn! Nhưng chùa ấy là nơi 

cúng bái nhộn nhịp, người lui tới rất tạp, chớ nên đeo [chuỗi ngọc ấy] vào 

cổ  Bồ  Tát,  chỉ  nên  cất  trong  phòng  chứa  y  bát  hay  giữ  trong  kho.  Những 

món bảo vật ấy đã chẳng thể dùng được, mà sau này ắt sẽ khiến cho kẻ thiếu 

hiểu biết lấy trộm, nên chưa có lợi ích thật sự, lại còn khiến cho kẻ ăn trộm 

ấy bị tổn hại oan uổng, chẳng thà xin lại từ chỗ hòa thượng Chân Đạt, hoặc 

tặng cho người khác, hoặc bán đi để làm công đức thì mới có ích thật sự vậy. 

[Quang  có]  ý  kiến  tệ  lậu  như  vậy  đó,  chẳng  biết  cư  sĩ  có  cho  là  đúng  hay 

chăng? 

40. Thư trả lời cư sĩ Cao Hạc Niên (thư thứ bảy) 

Miễn cưỡng soạn bài văn bia hơn chín trăm chữ60, lời lẽ chất phác, vụng 

về, ý nghĩa hời hợt, nông cạn, sợ chẳng đáng khắc vào đá, xin hãy thỉnh vị 

cao minh nào đấy soạn [bài khác]. Nếu chỉ mong đỡ tốn sức, vẫn xin [cư sĩ] 

hãy bỏ công sức sửa chữa, gọt giũa, để khỏi đến nỗi bị người khác chê cười. 

Hơn nữa, quy củ [của Trinh Tiết Viện đã nêu] trong [bài văn bia] ấy chẳng 

qua là phỏng đoán, đại khái, cần phải châm chước cho ổn thỏa, thích đáng 

rồi hãy sửa đổi những gì đã định. 

41. Thư trả lời cư sĩ Cao Hạc Niên (thư thứ tám) 

59 Nguyên văn “Hổ phách triều châu”. Triều Châu (xâu chuỗi đeo khi chầu vua) là một thứ trang 

sức bắt buộc của các quan lại dưới triều Thanh khi mặc triều phục. Do các đế vương khai sáng 

nhà Thanh sùng phụng Phật giáo, họ cho rằng chữ Mãn Châu (Manchu) vốn là biến âm của chữ 

Văn  Thù  và  dân  tộc  Mãn  Châu  là  hậu  duệ  của  Bồ  Tát  Văn  Thù  (Mạn  Thù  Sư  Lợi:  Manjushri) 

nên hoàng đế nhà Thanh được coi như hóa thân của Bồ Tát Văn Thù. Quan viên vào chầu vua 

như triều kiến Bồ Tát, đương nhiên phải đeo tràng hạt. Theo điển chế nhà Thanh, vương công, 

đại thần, mệnh phụ khi mặc triều phục bắt buộc phải đeo Triều Châu. Triều Châu phải gồm đủ 

108 hạt, thường làm bằng Hổ Phách, cứ cách hai mươi bảy viên lại xâu thêm một hạt ngọc, hạt 

ngọc  ấy  gọi  là  Phật  Đầu.  Viên  Phật  Đầu  nằm  ngay  chính  giữa  ngực  phải  được  xỏ  lớn  hơn  các 

viên khác, thường bằng Lục Ngọc, và được gọi là Phật Đầu Tháp. Cuối viên Phật Đầu Tháp phải 

có đuôi hình quả hồ lô để gắn tua trang trí. Hai bên Phật Đầu Tháp phải gắn thêm ba sợi dây xâu 

ngọc mỗi bên, mỗi dây gồm mười viên. 

60 Tức bài văn cho Trinh Tiết Tịnh Độ An Lão Viện đã nói trong lá thư thứ năm. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 59 of 274

Xưa kia Tử Bách đại sư sau khi đại ngộ đã dạo khắp các danh sơn để mở 

rộng  kiến  thức.  Phàm  tất  cả  những  danh  sơn,  thánh  đạo  tràng  trong  Trung 

Quốc,  không  chỗ  nào  Ngài  chẳng  đích  thân  đến  tận  nơi  là  do  thể  lực  Ngài 

mạnh mẽ, mỗi ngày đi được hơn ba trăm dặm. Sau này chưa nghe nói ai có 

thể  đi  được  như  vậy.  Trong  đời  gần  đây,  đa  số  là  hạng  lười  nhác  sống  ăn 

bám vào Phật, Thiền, Giáo, Luật, Tịnh chẳng hề phụng sự một tông nào, chỉ 

bôn  ba  Nam  -  Bắc  mua  bán  những  món  đồ  vặt  vãnh  để  cầu  chút  lợi  hòng 

thỏa lòng ham muốn. Tuy có đến danh sơn, thánh đạo tràng, trọn chẳng có 

một tâm niệm hổ thẹn, ngưỡng mộ! 

Cư sĩ tu chân ngay trong cõi tục, tùy duyên tấn đạo, giữ gìn một câu 

Di  Đà  làm  bổn  mạng  nguyên  thần,  ôm  ấp  hai  chữ  “hổ  thẹn”  dùng  làm  bậc 

thang nhập đạo. Chẳng chán nhiều phen trèo lên thánh địa, sao chép những 

tông tích để mở rộng tai mắt cho người khác. Vị Tăng [Tri Khách] thuở ấy 

(tức  thuở  ngài  Tử  Bách  đi  thăm  khắp  các  danh  sơn)  nếu  tiếp  kiến,  sẽ  thay 

mặt [vị Trụ Trì] nói lời chống giữ môn đình nhà Phật. Tìm một vị Tăng chân 

thật  thiết  tha,  chí  thành  như  thế  trong  đời  Mạt  quả  thật  chẳng  được  mấy 

người; huống là một vị đại phương gia (người thông suốt giáo lý) đã ăn thịt 

đẫy bụng đến tìm Tăng nhân nói chuyện Thiền ư? Mùa Thu năm ngoái, sau 

khi tôn giá đã rời đi, thường nghĩ cư sĩ vì môn đình nhà Phật mà nhọc nhằn 

thành bệnh, không lâu nữa sẽ đến Thiểm Tây, ở yên nơi cuộc đất đức Quán 

Âm  đã  hàng  phục  rồng  (tức  đại  thảo  am  ở  Nam  Ngũ  Đài),  nhiếp  trọn  sáu 

căn,  tịnh  niệm  tiếp  nối,  “xoay  cái  niệm  lại  để  niệm  tự  tánh,  tánh  thành  vô 

 thượng  đạo” .  Sự  vui  sướng  ấy  chẳng  thể  nào  ví  dụ  được!  Đến  mồng  Bảy 

tháng Giêng nhận được thư, mới biết năm ngoái ông vẫn du hành khắp các 

tỉnh Hàng, Hoán (An Huy) v.v… muốn đến Bắc Kinh, do trời lạnh bị bệnh 

nên  đành  phải  trở  lui.  Thật  có  thể  nói  là  cư  sĩ  đã   “vì  pháp  quên  mình”,  

nhưng trong sự thấy biết ngu muội của Quang thì có lẽ nên dừng bước nghỉ 

ngơi,  nếu  vẫn  muốn  du  hành  rộng  khắp  thì  hãy  nên  dùng  thần  thức  để  du 

hành, chẳng cần phải dùng thân. 

Ba kinh Di Đà, một bộ Hoa Nghiêm dùng làm lộ trình để du hành, tham 

phỏng, ngồi yên trong ao bảy báu mà dạo khắp thế giới Hoa Tạng thì thần 

thức  càng  dạo  đi,  thân  càng  mạnh  mẽ,  niệm  càng  trọn  khắp  mà  tâm  càng 

chuyên nhất. Tịch thì một niệm cũng chẳng thể được, mà Chiếu thì vạn đức 

cũng vốn sẵn đủ, Tịch - Chiếu viên dung, Chân - Tục chẳng hai. Mười đời 

xưa  nay  hiện  trong  đương  niệm,  vô  biên  sát  hải61  nhiếp  về  tự  tâm.  So  với 

chuyện  khoác  sao  đội  trăng,  xông  mưa  đột  gió,  kinh  sợ  khi  vào  chốn  vực 

sâu, hãi hùng trong cảnh nguy hiểm thì còn gấp mấy lần [sự sai khác] giữa 

một ngày và cả kiếp! Tôi thấy biết hèn tệ như thế đó, chẳng biết cư sĩ nghĩ 

61 Sát Hải: nói đủ là “sát độ đại hải”, từ ngữ dùng để chỉ mười phương thế giới hay vũ trụ. Sát tức 

là chữ Ksetra (sát-độ) nói gọn. Một Ksetra nhỏ nhất là một tam thiên đại thiên thế giới, tức khu 

vực giáo hóa của một đức Phật. Do sát-độ của chư Phật vô lượng vô biên nên dùng chữ Hải (biển) 

để hình dung số lượng rộng lớn không thể tính xuể được. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 60 of 274

sao? 

Hơn  nữa,  trong  thư  ông  gởi  đến  đã  dạy:   “Quang  âm  vùn  vụt,  còn  hơn 

 nước xoáy qua tảng đá Diễm Dự ở Cù Đường62” , đúng là như vậy đó! Cổ 

nhân  đã  dạy  rằng:   “Người  chứng  Vô  Sanh  mới  thấy  được  sát-na63”.   Cư  sĩ 

nói lời ấy sẽ thấy được sát-na chẳng lâu nữa đâu, [tôi cảm thấy] lòng được 

an ủi lắm, xin chúc mừng! Cư sĩ lại nói những lời lẽ hủ bại của Bất Huệ là 

pháp  thích  hợp  cho  căn  cơ  hiện  tại,  vừa  mở  sách  ra  đã  khiến  cho  người  ta 

như ngư phủ lạc bước chốn Đào Nguyên64 v.v… sao mà nói quá lố thế? Ông 

muốn  dẫn  Bất  Huệ  tiến  lên,  nhưng  Bất  Huệ  tuy  thân  chưa  già  mà  tâm  lực 

đã sớm suy, mắt nhìn ngày càng kém, khó tiến được trong gang tấc! Ông lại 

còn đem trình với Lê công (cư sĩ Lê Đoan Phủ), được Ngài thương cho lòng 

ngu  thành,  cho  sao  chép  giữ  lại  để  đem  in,  càng  làm  cho  Quang  cảm  thấy 

hổ thẹn không chốn [ẩn mình]! Nếu làm như vậy chính là đem cỏ mục chất 

vào núi báu, đem canh thừa để lẫn trong cỗ vua, trái tai gai mắt người khác, 

khiến tôi sượng mặt, bị người đọc chán ghét, làm nhơ pháp đạo! 

Huống  chi  ba  bài  luận  đầu  vốn  là  do  hòa  thượng  Khai  Như  sai  Quang 

viết  vào  mùa  Đông  năm  ngoái  để  làm  bản  nháp  cho  buổi  diễn  thuyết  tại 

Thượng  Hiền  Đường.  Bài  luận  về  pháp  môn  Niệm  Phật  thích  hợp  khắp  ba 

căn đã được chép vào trong Kỷ Yếu của tòa điện đường [do Ngài quản thủ], 

62 Diễm Dự là một hòn đá to ở ngay cửa vào kẽm núi Cù Đường (còn gọi là Quỳ Hiệp) đầu nguồn 

Trường Giang, thuộc huyện Phụng Tiết, tỉnh Tứ Xuyên. Nước sông chảy rất xiết, xoáy rất mạnh 

khi vỗ qua hòn đá này, tạo thành một cảnh quan hùng vĩ nên thường được thi nhân ngâm vịnh, và 

dùng như một hình ảnh để mô tả thời gian trôi qua quá nhanh. 

63 Sát-na (Ksana), còn được phiên âm là Xoa Noa, có nghĩa là khoảnh khắc, trong vòng một niệm, 

thường được hiểu là khoảng thời gian đủ cho một tâm niệm dấy khởi lên hay trong một cái chớp 

mắt. Tuy thế, một chớp mắt vẫn lâu hơn một Sát-na rất nhiều. Có nhiều cách giải thích chữ Sát-

na: 

1) Theo Câu Xá Luận quyển 12 thì một trăm hai mươi Sát-na là một Đát-sát-na (Tat-ksana), sáu 

mươi Đát-sát-na là một Lạp-phược (Lava), ba mươi Lạp-phược là một Mâu-hô-lật-đa (Muhūrta), 

ba mươi Mâu-hô-lật-đa là một ngày đêm. Như vậy, một Sát-na là 0.013 giây. 

2) Theo Ma Ha Tăng Kỳ Luật quyển 17, một Sát-na là một Niệm, hai mươi Niệm là một Thuấn, 

hai  mươi  Thuấn  (chớp  mắt)  là  một  Đàn  Chỉ  (khảy  ngón  tay),  hai  mươi  Đàn  Chỉ  là  một  Lạp 

Phược, hai mươi Lạp Phược là một Tu Du, ba mươi Tu Du là một ngày đêm. Như vậy, một sát-na 

bằng 0.018 giây. 

3) Theo phẩm Quán Không kinh Nhân Vương quyển thượng thì chín mươi Sát-na là một Niệm. 

Theo Vãng Sanh Luận Chú quyển thượng thì sáu mươi Sát-na là một Niệm (tức là một niệm theo 

như Ma Ha Tăng Kỳ Luật lại được chia thành 60 phần hay 90 phần, nên càng nhỏ hơn nữa). 

4) Cũng theo phẩm Quán Không kinh Nhân Vương, trong một Sát-na có chín trăm lần sanh diệt. 

Còn theo Vãng Sanh Luận Chú thì trong một Sát-na có một trăm lẻ một lần sanh diệt. 

64 Điển tích Đào Nguyên (gọi đủ là Đào Hoa Nguyên) xuất phát từ bài ký Đào Hoa Nguyên Ký 

của Đào Tiềm thời Tấn. Theo đó, vào niên hiệu Thái Nguyên đời Tấn, có một người đánh cá ở 

Vũ  Lăng  ven  theo  dòng  suối  lạc  bước  vào  rừng  hoa  đào,  đến  một  hang  núi  ở  đầu  nguồn  dòng 

suối. Anh chàng đánh cá đi vào trong hang núi đến một khu đất trù phú bình yên, người dân sống 

trong ấy thong dong, đẹp đẽ vượt ngoài cõi tục. Hỏi ra mới biết họ là những người lánh nạn đời 

Tần, không hề giao thiệp với thế giới bên ngoài nữa. Anh ta được đãi đằng trọng hậu, ở chơi mấy 

ngày ra về, ghi dấu kỹ càng, báo lên quan Thái Thú. Quan Thái Thú sai người dõi theo dấu đã ghi 

nhưng không tìm được chốn Đào Nguyên nữa. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 61 of 274

còn hai bài luận kia có dùng hay không thì không biết. Nếu bảo là văn tuy 

hèn tệ, vụng về, nhưng ý thật đáng thương thì nên đề tên tác giả ba bài luận 

ấy là Thích Khai Như. Bài  “luận về Tông và Giáo chẳng nên xen tạp”  thì đề 

tên Thích Thường Tàm, ngàn lần xin chớ đề hai chữ Ấn Quang. 

Thêm nữa, cái hại của giấy Tây còn quá nước lũ, mãnh thú: Khiến cho 

đất  nước  khốn  cùng,  làm  dân  kém  cỏi,  đoạn  diệt  thánh  giáo  đạo  Nho,  đạo 

Thích, mối họa ấy chẳng có cùng tận! Hôm mồng Bốn tôi đã thưa đại khái 

điều này với Lê công, mong cư sĩ chẳng tiếc sức từ bi, nói với khắp các cư 

sĩ. Nay lập một chương trình: Phàm là kinh luận của Phật, của Tổ, nhất loạt 

chẳng in bằng thứ giấy ấy! Lại cần phải báo cho các chỗ khắc kinh để họ đều 

cùng biết rõ, ngõ hầu chẳng đến nỗi do lưu thông mà trở thành mau chóng 

diệt mất! Đây là điều Bất Huệ đau lòng nhức óc, không lối kêu van vậy. Nay 

muốn nhờ cư sĩ giới thiệu để khẩn cầu các đại cư sĩ ai nấy hãy phát Bồ Đề 

tâm, hiện tướng lưỡi rộng dài ngăn cấm thói quen này để pháp đạo được [tồn 

tại] vĩnh viễn, đều thương xót cho lòng ngu thành của tôi mà bảo ban rộng 

khắp. 

Cuốn báo đăng tải lời lẽ hủ bại đáng hổ thẹn của Quang đã đưa cho hòa 

thượng  Khai  Như.  Bức  họa  Ngũ  Thập  Tam  Tham  (năm  mươi  ba  lần  tham 

học của Thiện Tài đồng tử) do trước kia đã được thầy Dẫn Duyên tặng cho 

bức họa mà thầy ấy nhận được, nên tôi đem bức họa nhận được lần này tặng 

cho hòa thượng Liễu Nhất vì cư sĩ đã từng nói với Ngài về chuyện ấy, nhưng 

về sau quên khuấy đi! Đãy chú Lăng Nghiêm của Quang đem tặng cho thầy 

Liễu  Thanh  để  thầy  ấy  đem  tới  Quảng  Đông  hòng  kết  pháp  duyên.  Những 

thứ  khác  đều  chiếu  theo  danh  sách  mà  trao  ra.  Thầy  Ngộ  Khai  đã  mất  vào 

giờ  Mùi  ngày  Hai  Mươi  Hai  tháng  Mười  Một  năm  ngoái.  Quang  cảnh  lúc 

thầy  ấy  mất  đã  thuật  rõ  trong  thư  gởi  cho  Lê  cư  sĩ,  nay  không  viết  chi  tiết 

nữa. Trường An tuy tốt, nhưng mọi chuyện gian nan, nếu không gặp trở ngại 

lớn lao hãy nên chuyên tu Tịnh nghiệp, hộ trì pháp đạo ở phương Nam. So 

với phương Bắc thì giảm bớt một nửa công sức mà công lại gấp bội. Cớ gì 

phải cố gượng đặt tấm thân suy lão vào nơi khốn khổ rồi mới tu đạo vậy? 

42. Thư trả lời cư sĩ Diệp Ngọc Phủ 

Nhận được thư khôn ngăn cảm động, hổ thẹn. Quang là hạng người nào 

mà dám nói những lời ấy? Nhưng các hạ đã bảo Quang nói, nếu chẳng nói 

sẽ  có  lỗi!  Trộm  nghĩ:  Các  hạ  muốn  khuông  phò,  cứu  giúp  thời  thế,  nhưng 

chẳng thể thỏa lòng được thì hãy buông ý niệm ấy xuống, gắng sức cầu tự 

độ. Hãy nên dùng học thức của chính mình để xướng suất, hướng dẫn những 

người cùng hàng, khiến cho hết thảy mọi người tin tưởng Phật pháp biết rõ 

nhân quả ba đời, thậm chí khiến cho hết thảy những kẻ chẳng tin Phật pháp 

cũng đều biết tới nhân quả ba đời. Hễ biết nhân quả báo ứng thì cái tâm tự tư 

tự lợi sẽ dần dần tiêu diệt. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 62 of 274

Hơn nữa, cõi đời ít có người lành là do trong gia đình không khéo dạy 

dỗ, nhưng trong một gia đình khéo dạy dỗ thì sự dạy dỗ của mẹ quan trọng 

nhất. Bởi lẽ, con người lúc bé hằng ngày ở bên mẹ, được hun đúc tánh tình 

nhiều nhất từ nơi mẹ! Do vậy, thiên chức của phụ nữ là giúp chồng dạy con. 

Nếu  không  có  hiền  nữ,  làm  sao  có  hiền  thê,  hiền  mẫu  cho  được?  Vì  thế, 

nói rằng: Khéo dạy cho con cái biết nhân quả ba đời chính là cái đạo “gốc 

chánh,  nguồn  trong”  để  bình  trị  thiên  hạ  vậy!  Hiện  thời  nam  nữ  tin  Phật  ở 

Thượng Hải rất nhiều, dùng danh vọng học thức của các hạ để bước lên cao 

hô hào thì mọi người sẽ hùa nhau bắt chước theo. Nếu phong thái ấy được 

thực hiện rộng rãi thì thế đạo tự nhiên thái bình. Cái đạo “gốc chánh, nguồn 

trong” như vừa mới nói đó cố nhiên ở nơi ấy chứ không ở đâu khác! 

Các hạ đã chẳng thể vãn hồi thế đạo ngay lập tức, sao chẳng trông mong 

nơi  bọn  hiền  tài  sẽ  dấy  lên  đông  đảo  vào  mười  năm,  hai  mươi  năm  sau? 

Quang  thường  nói:   “Nhân  quả  là  phương  tiện  lớn  lao  để  thánh  nhân  thế 

 gian  lẫn  xuất  thế  gian  bình  trị  thiên  hạ,  độ  thoát  chúng  sanh”.   Lại  nói: 

 “Dạy dỗ con cái là căn bản để bình trị thiên hạ, nhưng dạy con gái lại càng 

 thiết yếu”.  Bởi lẽ, những kẻ làm quan hoặc giặc cướp hiện thời chuyên trọng 

vũ lực, chẳng đoái hoài đạo nghĩa đều là vì thuở ban đầu chẳng được cha mẹ 

hiền  dùng  nhân  quả  báo  ứng  để  khéo  dạy  dỗ  mà  ra!  Nếu  thuở  bé  đã  được 

nghe những lời dạy tốt lành thì thà chết cũng chẳng dám làm những chuyện 

thảm khốc trọn chưa hề có ấy! Tội lỗi ấy quả thật do cha mẹ bọn chúng khởi 

đầu, chứ không phải chỉ riêng mình bọn chúng! Trong cõi đời lúc này, nếu 

chẳng đề xướng những sự lý nhân quả báo ứng, sanh tử luân hồi v.v… mà 

muốn  thế  đạo  thái  bình,  dẫu  Phật,  Bồ  Tát,  thánh  hiền  đều  cùng  xuất  hiện 

trong cõi đời thì cũng không làm gì được! 

Vì vậy, vào năm Dân Quốc thứ mười (1921), Quang in bộ An Sĩ Toàn 

Thư,  tính  quyên  mộ  để  in  ra  mấy  chục  vạn  bản,  nhưng  chỉ  được  bốn  vạn; 

hiện thời đã in được năm vạn bốn năm ngàn bộ theo lối khắc ván. Nay đang 

in bộ Đại Sĩ Tụng, sang năm sau nữa sẽ in Nhị Thập Tứ Sử Cảm Ứng Lục 

đều là vì muốn cho người ta biết tới nhân quả. Biết nhân quả sẽ chẳng dám 

tổn người lợi mình, thương thiên hại lý! Những kẻ cường bạo trong cõi đời 

nếu nói đến chuyện đạo đức nhân nghĩa với bọn họ, chắc họ trọn chẳng động 

tâm;  nhưng  đem  nhân  quả  báo  ứng  nói  với  họ,  đừng  nói  đến  [trường  hợp] 

người  nghe  tin  tưởng  ngay  lập  tức,  dẫu  cho  chẳng  tin  cũng  sẽ  kinh  hãi  sợ 

sệt. Các hạ có địa vị, chẳng thể vãn hồi con sóng cuồng loạn ngay được, sao 

chẳng hiện thân cư sĩ dùng chuyện này để làm kế vãn hồi cho tương lai ư? 

Dùng điều này để độ người tức là tự độ, há chẳng thích hợp hơn đi tới nước 

lạ để tìm tòi những bản kinh chưa hề thấy, lễ di tích của đức Phật để tự độ 

hay sao? 

Con người hiện thời đa số tánh tình có phần mang thói ưa khoe khoang, 

lớn lối; [chẳng hạn như] chưa hoằng pháp nhưng trước hết đã cầu tìm kinh 

điển chưa được dịch [sang tiếng Hán] ở ngoại quốc; vậy thì đối với những 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 63 of 274

kinh đã được dịch trong nước, có từng nghiên cứu mỗi một kinh cho đến tột 

cùng  hay  chưa?  Huống  chi  nếu  đã  nhận  hiểu  được  một  hai  nghĩa  lý  trong 

kinh  Phật  sẽ  liền  có  thể  thượng  hoằng  hạ  hóa!  Huống  nữa,  [kinh  Phật  đã 

được  dịch  sang  tiếng  Hán]  dẫu  nhiều  đến  mấy  ngàn  quyển  vẫn  [cho  rằng] 

chẳng  đủ  dùng,  cứ  muốn  tìm  tòi  tại  các  nước  thuộc  Ấn  Độ  ư?  Phàm  với 

những kiểu đề xướng như vậy, Quang đều chẳng cho là đúng! Những ý kiến 

như vậy đều xuất phát từ thói ham cao, chuộng xa, thấy khác lạ, nghĩ đi tận 

đâu đâu, hòng khiến cho mình được nổi bật lên giữa mọi người; nếu người ta 

nói sao mình cũng nói hệt như vậy thì chẳng đáng gọi là kỳ lạ, đâu thể hiện 

được bản lãnh của ta! 

Luận về tài năng của các hạ, hãy nên theo như những gì Quang đã nói thì 

lợi ích sẽ lớn lắm. Nếu không, hãy chọn lấy một chỗ vắng lặng kín đáo để 

tận lực tu Tịnh nghiệp, đem học vấn, văn chương đã đạt được trước kia vứt 

ra ngoài Đông Dương đại hải, nghĩ mình vốn là một kẻ vô tri vô thức, trong 

tâm chẳng sanh phân biệt, ngày đêm sáu thời chuyên trì một câu hồng danh 

thánh hiệu. Nếu có thể chết sạch được cái tâm mong ngóng, ắt sẽ đích thân 

thấy được bản lai diện mục! Từ đấy, dựng cao pháp tràng, khiến cho hết thảy 

mọi người đều cùng trở về biển pháp Tịnh Độ, sống làm bậc thánh bậc hiền, 

chết dự vào hội Liên Trì thì mới chẳng phụ sở học ấy, mới là bậc đại trượng 

phu chân Phật tử vậy! Còn chuyện viễn du Ấn Độ, chẳng qua nhằm mở rộng 

tầm mắt, mở rộng tri kiến mà thôi; chứ đối với phương diện sanh tử, muốn 

được tự độ thì [tự độ] ở chính nơi đây, nào phải ở nơi kia! Huống chi đường 

sá  xa  xôi,  tốn  kém  không  ít,  thể  lực  của  các  hạ  cũng  chẳng  mạnh  mẽ  cho 

lắm, gặp phải cảnh bôn ba nhọc nhằn ấy thì tổn hại rất nhiều, lợi ích thật ít, 

Quang trọn chẳng tán thành. Nay dẫn một chứng cứ; Khổng Tử nói:  “Mạnh 

 Công  Xước  vi  Triệu  Ngụy  lão  tắc  ưu,  bất  khả  dĩ  vi  Đằng  Tiết  đại  phu65”  

(Mạnh Công Xước làm gia thần cho họ Triệu, họ Ngụy là hai khanh đại phu 

của nước Tấn thì tài năng có thừa, nhưng làm đại phu cho nước Đằng, nước 

Tiết thì không thể được). Hai câu nói [trên đây] của Quang chính là  “Triệu 

 Ngụy  lão”   vậy,  chuyện  viễn  du  Ấn  Độ  chính  là   “Đằng  Tiết  đại  phu”   vậy. 

Các hạ thử xét kỹ xem, chắc sẽ chẳng cho lời Quang là sai lầm! 

65 Đây là câu nhận định về tài năng của Mạnh Công Xước trích từ chương Hiến Vấn, sách Luận 

Ngữ.  Chúng  tôi  dịch  câu  này  theo  cách  giải  thích  của  cụ  Lý  Bỉnh  Nam  trong  Luận  Ngữ  Giảng 

Yếu. Cụ giải thích thêm:  “Theo Khổng An Quốc, do tánh tình của Mạnh Công Xước liêm khiết, 

 thanh cao, ít ham muốn, mà hai nước Đằng, Tiết nhỏ nhoi, chánh sự phiền toái, nhiều mưu mô 

 phải đối phó, nên họ Mạnh sẽ không thể đảm đương được”.  Năm 1046 trước Công Nguyên, sau 

khi Châu Công Đán đánh dẹp chư hầu trở về đã phong cho em là Cơ Tú làm vua đất Đằng, đóng 

đô ở Đằng Thành (cách huyện Đằng tỉnh Sơn Đông 7 km), đầu thời Xuân Thu nước này có quan 

hệ mật thiết với nước Lỗ. Về sau nước Đằng bị Tống Khang Vương diệt (không rõ năm nào). Tiết 

cũng là một nước chư hầu rất nhỏ thời Xuân Thu Chiến Quốc. Điều kỳ lạ là sử không ghi chép về 

vị trí, lịch sử nước này. Chỉ biết nước Tiết ba lần dời đô, kinh đô đầu tiên là Tiết Thành (nằm về 

phía Đông Nam huyện Đằng), rồi dời sang Hạ Bi (nay thuộc Bi Huyện tỉnh Giang Tô) cuối cùng 

dời đến Thượng Bi (phía tây Tiết Thành). Như vậy, nước Tiết nằm ở phần ranh giới giữa tỉnh Sơn 

Đông và Giang Tô hiện thời. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 64 of 274

Đại  Sĩ  Tụng  ước  chừng  sẽ  in  trước  hai  ngàn  bộ  trong  năm  nay  để  gởi 

cho  những  người  đã  đặt  mua  trước,  nhưng  cho  đến  nay  vẫn  chưa  sắp  chữ 

được một nửa, sợ khó thể bắt đầu in trong năm nay được! Nay tôi gởi kèm 

theo  một  trang  thuyết  minh  biện  pháp,  ông  đọc  sẽ  tự  biết.  Bốn  trăm  đồng 

của các hạ sẽ in được một ngàn hai trăm bộ sách, xin hãy cho biết phải gởi 

sách ấy về đâu hoặc [muốn chúng tôi] thay mặt [các hạ] gởi đến cho ai để 

chúng tôi thực hiện đúng như thế. Bộ Nhị Thập Tứ Sử Cảm Ứng Lục được 

phát  khởi  là  do  ông  Ngụy  Mai  Tôn  ở  Nam  Kinh  muốn  vãn  hồi  sát  kiếp, 

Quang bảo ông ta hãy sưu tập rộng khắp những chuyện nhân quả trong hai 

mươi bốn bộ sử66 để chúng được lưu truyền rộng rãi trong cõi đời thì sẽ có 

hy vọng [thế đạo thái bình]. Do vậy, Quang đem bộ sách [Nhị Thập Nhị Sử 

Cảm Ứng Lục] của Bành Hy Tốc biên soạn gởi đi, bảo ông ta hãy mở rộng 

bộ  sách  ấy.  Ông  ta  nghĩ  Quang  nói  đúng,  gắng  hết  sức  sưu  tập,  chia  thành 

từng môn, từng loại. Dưới mỗi đoạn lại còn ghi rõ xuất phát từ sách nào, tập 

nào, quyển nào, trang nào. Có lẽ trong năm sau sách sẽ hoàn thành, tôi sẽ ra 

sức đề xướng mạnh mẽ cho sách được lưu truyền rộng khắp để giúp cho thế 

đạo  nhân  tâm  trong  tương  lai.  Tôi  nghĩ  các  hạ  cũng  tỏ  lòng  đồng  tình  đề 

xướng vậy  (Chuyện này ông Ngụy chưa thực hiện được, nhưng tạo thành duyên khởi 

 cho ông Hứa Chỉ Tịnh biên tập bộ Lịch Sử Cảm Ứng Thống Kỷ. Xin hãy đọc bài tựa của 

 tổ Ấn Quang viết cho bộ Thống Kỷ sẽ tự biết nguyên do).  

43. Thư gởi cư sĩ Quan Quýnh Chi (thư thứ nhất) 

Quang  vô  tri  vô  thức,  được  ông  lầm  để  lọt  mắt  xanh,  khôn  ngăn  cảm 

kích, xấu hổ. Hôm trước đã tặng một trăm đồng để in bộ Văn Sao, quả thật 

là nhiệm vụ cấp bách. Một người bạn Quang tên là Hoàng Ấu Hy cả nhà đều 

thuần  thiện,  nhưng  bị  chướng  duyên  đời  trước  trói  buộc,  khốn  khổ  vì  vừa 

nghèo  vừa  bệnh.  Trước  đây,  Quang  từng  đến  đó,  thương  ông  ta  gặp  cảnh 

khổ sở, biếu ông ta hai khúc vải Tây do ông Tôn Tam Nguyệt đã biếu cho 

Quang. Đêm Mười Chín khi nghỉ tại Tịnh Nghiệp Xã, nghe cư sĩ Giang Vị 

Nông nói ông ta đã bị bệnh thật ngặt nghèo, nay đã có chuyển biến; nếu từ 

rày lành bệnh thì cũng cần phải dưỡng sức hai ba tháng mới có thể lành lặn 

66 Nhị Thập Tứ Sử là hai mươi bốn bộ sử chánh yếu của Trung Hoa, gồm Sử Ký (Tư Mã Thiên 

soạn), Hán Thư (Ban Cố soạn), Hậu Hán Thư (Phạm Việp soạn), Tam Quốc Chí (Trần Thọ soạn), 

Tấn  Thư  (Phòng  Huyền  Linh  soạn),  Tống  Thư  (Trầm  Ước  soạn),  Nam  Tề  Thư  (Tiêu  Tử  Hiển 

soạn), Lương Thư (Diêu Tư Liêm soạn), Trần Thư (Diêu Tư Liêm soạn), Ngụy Thư (Ngụy Thâu 

soạn), Bắc Tề Thư (Lý Bách Dược soạn), Châu Thư (Lệnh Hồ Đức Phân soạn), Tùy Thư (Ngụy 

Trưng soạn), Nam Sử (Lý Diên Thọ soạn), Bắc Sử (Lý Diên Thọ soạn), Cựu Đường Thư (Lưu 

Hú  soạn),  Tân  Đường  Thư  (Âu  Dương  Tu,  Tống  Kỳ  soạn),  Cựu  Ngũ  Đại  Sử  (Tiết  Cư  Chánh 

soạn), Tân Ngũ Đại Sử (Âu Dương Tu soạn), Tống Sử (Thoát Thoát soạn), Liêu Sử (Thoát Thoát 

soạn),  Kim  Sử  (Thoát  Thoát  soạn),  Nguyên  Sử  (Tống  Liêm  soạn),  và  Minh  Sử  (Trương  Đình 

Ngọc soạn). Tuy vậy, một số sử gia như Tư Mã Quang không coi Tân Đường Thư và Tân Ngũ 

Đại Sử là sử liệu đích thật, chỉ coi đó là hai tác phẩm văn chương mang tính chất tham khảo mà 

thôi! 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 65 of 274

để làm việc tại xưởng in. Ông ta đi làm ăn lương mà còn khó thể trang trải, 

huống  chi  mấy  tháng  ngồi  không,  biết  phải  làm  sao  đây,  mong  mọi  người 

giúp  đỡ.  Quang  nghe  xong  xót  xa,  cũng  muốn  đề  xướng,  bèn  giao  mười 

đồng  cho  ông  Vị  Nông.  Nay  tính  đem  món  tiền  một  trăm  đồng  của  các  hạ 

dùng  làm  khoản  tiền  cứu  giúp  kẻ  ngặt;  ông  ta  có  được  món  tiền  một  trăm 

đồng này sẽ chống chọi được một tháng. Lợi ích ấy tuy chẳng lớn lao bằng 

in Văn Sao, nhưng ân đức sâu đậm hơn in Văn Sao nhiều lắm; vì chuyện ấy 

còn  có  thể  để  thong  thả  được,  chứ  cảnh  này  hết  sức  nguy  cấp.  Quang  vốn 

biết các hạ đại từ ban vui, đại bi cứu khổ, nên chẳng thưa trình trước [mà đã 

đem khoản tiền ấy biếu tặng rồi!] 

44. Thư gởi cư sĩ Quan Quýnh Chi (thư thứ hai) 

Nửa  năm  chưa  gặp  gỡ  mà  giang  sơn  mấy  độ  gấm  vóc,  nhân  dân  giàu 

mạnh đều trở thành điêu tàn khốn khổ, [lâm vào] tình huống chẳng nỡ nhìn 

được! Do vậy càng thêm tin tưởng  “tướng cõi đời vô thường, tam giới như 

 nhà lửa” . Các hạ nương sức túc nguyện tận lực hoằng dương Tịnh nghiệp, 

đúng  là  nên  mượn  dịp  này  để  làm  một  mũi  kim  đâm  xuống  đảnh  đầu  đại 

chúng tu trì Tịnh nghiệp, ngõ hầu ai nấy đều chết sạch cái tâm mong ngóng 

“lại  được  sanh  trong  cõi  trời,  cõi  người  để  hưởng  thụ  si  phước”  thì  lợi  ích 

càng lớn vậy! 

Thiên Vương Điện của chùa Pháp Vũ kèo cột đã mục, lâm vào thế khó 

thể  duy  trì  được  lâu.  Hòa  Thượng  [Trụ  Trì]  ngay  từ  lúc  mới  nhận  chức  đã 

bàn  đến  chuyện  xây  lại  toàn  bộ.  Hiềm  rằng  hai  năm  qua  có  khi  mùa  màng 

thất bát, hoặc do chiến tranh liên miên, đến nỗi chỉ quyên được ba bốn ngàn 

đồng, còn thiếu rất nhiều, tính sai người sang các xứ Tân Gia Ba, Tân Lang 

v.v…  để  mộ  duyên.  Do  những  nơi  ấy  có  đại  sư  Quảng  Thông  thuộc  Hạc 

Minh Am trụ trì đạo tràng cả hai nơi, người nơi ấy trọn chẳng đến nỗi nghi 

là giả mạo! Tháng Sáu năm ngoái, Sư đã tận mặt cầu khẩn các hạ, đã được 

chấp  thuận.  Nay  phái  hai  thầy  Minh  Đức,  Hàm  Nghiệp  sang  đó  trước,  sai 

Quang viết thư cho các hạ, mong các hạ sẽ xin thông hành, giấy nhập cảnh, 

hộ chiếu sang các nước ngoại quốc từ văn phòng giao thiệp thuộc Bộ Ngoại 

Giao  và  Lãnh  Sự  Quán  để  khỏi  bị  trở  ngại.  Nếu  việc  quyên  góp  được  trọn 

vẹn để khởi công trùng tu điện ấy thì quả thật là do các hạ đã ban cho vậy. 

Lẽ  ra  Hòa  Thượng  phải  viết  thư  này,  nhưng  Ngài  lại  sai  Quang  viết  vì 

Ngài chưa rõ lòng thành hộ pháp của các hạ; tuy vậy, để thành toàn cho đạo 

tràng của Bồ Tát thì chẳng nên sanh lòng so đo nơi tình người thân hay sơ. 

Quang được dính dáng vào chuyện công đức này thì cũng được lợi ích nên 

chẳng chối từ, kính cẩn trình lên, mong các hạ chẳng tiếc công sức khiến cho 

sở nguyện ấy được thỏa mãn thì may mắn lắm thay! 

45. Thư gởi cư sĩ Quan Quýnh Chi (thư thứ ba) 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 66 of 274

Chắc hai lá thư trước đây ông đã nhận được rồi. Hiện thời vận đời đổi 

mới, những kẻ vô tri lầm lạc đề xướng thuyết hủy diệt Phật pháp trong lúc 

này, thật nguy hiểm quá! Đạo pháp chẳng bị diệt vong ngay lập tức là nhờ 

vào  các  hạ  và  các  đại  cư  sĩ  đổ  công  sức  duy  trì  bằng  nhiều  phương  cách. 

Nếu  không,  huệ  mạng  của  Như  Lai  vĩnh  viễn  đoạn  diệt  từ  đây,  đông  đảo 

chúng sanh trọn chẳng mong chi thoát khổ, nguy hiểm đến cùng cực! Ngày 

hôm qua, hòa thượng Diệu Liên ở Nam Kinh gởi đến một bức thư vốn là thư 

của Tôn Đại Tổng Thống (Tôn Văn) trả lời các cư sĩ thuộc hội Phật giáo vào 

năm  Dân  Quốc  thứ  nhất  (1911).  Lá  thư  ấy  được  đăng  tải  trong  cuốn  Phật 

Học Tùng Báo số thứ nhất, chẳng biết các hạ và các đại cư sĩ đã từng đọc 

qua hay chưa? Hòa thượng nói là bài viết ấy được đăng tải trong tháng Ba, 

có  lẽ  không  đích  xác,  tôi  sẽ  kiếm  trong  những  số  Phật  Học  Tùng  Báo  còn 

giữ được để kiểm chứng. 

Có  lẽ  nên  cho  đăng  [lá  thư  ấy]  trong  những  tờ  báo  lớn  để  những  kẻ 

xướng  xuất  bừa  bãi,  tiến  hành  bừa  bãi  biết  Tôn  Đại  Tổng  Thống  đã  làm 

chuyện  hoằng  dương,  bảo  vệ  Phật  giáo  như  vậy.  Nếu  đăng  báo  nên  ghi  là 

 “Công hàm bảo vệ Phật giáo của Tôn Đại Tổng Thống” , phía dưới ghi chú 

bằng  hàng  chữ  nhỏ  rằng   “trích  từ  Phật  Học  Tùng  Báo  số  thứ  nhất” ,  hoặc 

ghi  “do phân hội Phật Giáo Giang Tô sao chép gởi tới”,  mong ông hãy cân 

nhắc. 

46. Thư gởi cư sĩ Quan Quýnh Chi (thư thứ tư) 

Đã lâu chưa được gặp mặt, khôn ngăn mong tưởng. Cư sĩ phát tâm Bồ 

Tát, lấy chốn đô thị làm đạo tràng, lấy những người cùng hàng làm pháp lữ. 

Thân tuy tại gia, hạnh giống như vị Đầu Đà, sẽ thấy sự giáo hóa từ bi được 

thấu  khắp  hết  thảy  những  người  cùng  hàng  dù  thiện  hay  ác,  sẽ  do  vậy  mà 

thoát khỏi cõi Sa Bà này sanh về cõi Cực Lạc kia, ngõ hầu an ủi ý niệm từ bi 

của  Thích  Ca,  Di  Đà,  Quán  Thế  Âm;  khôn  ngăn  vui  mừng,  an  ủi  tột  bậc! 

Ngày hôm qua, tôi nhận được thư của một người bạn là cư sĩ Trương Thụy 

Tăng cho biết: Trong tháng trước, do bị mất chi phiếu đã phải cùng người ta 

thưa  kiện  nơi  tòa  án,  kẻ  bị  cáo  cậy  vào  thế  lực  lớn  gần  như  tố  ngược  lại, 

[may mà ông Trương] được cư sĩ có lòng yêu mến ngấm ngầm xoay chuyển 

giùm  nên  chưa  đến  nỗi  bị  kẻ  ác  gây  khốn  đốn  lớn  lao!  Quang  nghe  xong 

mừng  rỡ  khôn  cầm,  khác  nào  chính  mình  được  giúp  đỡ,  cảm  tạ  khôn  xiết. 

Vốn tính gởi thư này thẳng đến chỗ ông ở, nhưng do địa chỉ, tên đường, số 

nhà  đều  không  biết,  chẳng  thể  giao  cho  bưu  điện  được.  Vì  thế,  nhờ  cư  sĩ 

Thụy  Tăng  đem  qua  Thượng  Hải  thay  mặt  Quang  trình  lên,  mong  hãy  rủ 

lòng từ bi thứ lỗi! 

47. Thư trả lời cư sĩ Quan Quýnh Chi (thư thứ năm) 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 67 of 274



Nhận được thư khôn ngăn cảm kích. Đang trong lúc cuối thời pháp yếu 

ma mạnh, tổ đạo điêu linh này, may được các hạ và các vị cư sĩ cực lực cứu 

vãn, [Phật pháp] chẳng đến nỗi bị diệt vong ngay lập tức, nếu chẳng phải là 

nương theo nguyện để sanh trở lại, há có được như thế hay chăng? May nhờ 

vào đại lực mà thành lập được các hội Phật hóa, nên [Phật giáo] chẳng đến 

nỗi  hễ  bị  xô  đẩy  liền  đổ  nhào  ngay,  không  cách  nào  vực  dậy  được!  Điều 

đáng lo là trong giới Tăng sĩ, do hàng tri thức kém cỏi nên chẳng dễ khiến 

cho  người  khác  sanh  lòng  tin.  May  mà  vẫn  còn  có  các  cư  sĩ  tuyên  dương 

khiến cho người hiểu lý biết Phật là bậc đại thánh nhân, giáo pháp của Ngài 

là  chuyện  chẳng  thể  nghĩ  bàn,  quả  thật  là  may  mắn  lớn  lao!  Lá  thư  hôm 

mồng Hai là thư gởi chung cho ông và cư sĩ Nhất Đình được gởi bằng thư 

bảo  đảm,  dẫu  ông  chưa  nhận  được  cũng  không  sao.  Những  điều  được  nói 

trong ấy cũng chỉ là những ý cầu xin che chở mà thôi! 

48. Thư gởi hai vị cư sĩ Quan Quýnh Chi và Vương Nhất Đình 

Hôm qua nhận được thư của ông Hứa Chỉ Tịnh mới biết do Cư Sĩ Lâm 

bị  lính  đóng,  hai  vị  đã  thỉnh  cầu  chánh  phủ,  được  [chánh  phủ]  chấp  thuận 

duy  trì,  lại  còn  chấp  thuận  bảo  vệ  danh  sơn  vùng  Chiết  Giang,  khôn  ngăn 

cảm  kích.  Hiện  thời  Phật  pháp  suy  tàn,  nếu  không  có  bậc  đại  lực  ngoại  hộ 

nương theo bổn nguyện tái lai thì sẽ bị diệt vong. Hai vị đáng gọi là bậc Bồ 

Tát hộ pháp hộ đời, đã ra tay đẩy lùi con sóng cuồng, kéo trở lại mặt trời sắp 

lặn.  Chẳng  những  người  trong  pháp  môn  được  che  chở  mà  còn  khiến  cho 

chúng sanh đời tương lai được nghe Phật thừa. Công đức ấy chỉ có đức Phật 

mới biết được. Khi hồi hướng sau mỗi khóa tụng, Quang đều hồi hướng cho 

hai vị và tất cả những vị có công huân với Phật pháp. Quang đã thiếu tài trí, 

lại chẳng có tinh thần, chẳng thể vì pháp môn ra sức. Chỉ mong hai vị dốc 

sức duy trì thì may mắn lắm thay! 

49. Thư trả lời cư sĩ Đinh Phước Bảo (thư thứ nhất) 

Vừa nhận được thư gởi đến khôn ngăn thẹn thùng, sợ hãi. Ấn Quang là 

ông Tăng ở đậu, chỉ biết cơm cháo, do bất đắc dĩ nên mới bày ra khá nhiều 

thứ canh thừa, cơm sót cho xong trách nhiệm, mùi vị chua hôi, hình chất vữa 

nát, nhờm gớm mắt pháp của người khác, nhưng Úy Như vui thích cho là có 

ích cho kẻ đói nên đem truyền bá. Nếu các hạ muốn dẫn dắt cho những kẻ 

đói được ăn no cỗ vua mà trước đó đã dùng những món này để giữ hơi thở 

cho  họ,  chính  là  đã  rủ  lòng  biệt  đãi  Quang  quá  mức  rồi;  há  nên  suy  tôn 

Quang là người bậc nhất sau ngài Tỉnh Am? Dẫu Quang đáng xách dép cho 

ngài  Tỉnh  Am67  cũng  chẳng  nên  thốt  ra  lời  nói  quá  phận  ấy,  huống  là  nói 

67 Tỉnh Am là pháp hiệu của đại sư Tư Tề Thật Hiền, Tổ thứ mười một của Tịnh Độ Tông. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 68 of 274

văn chương của Quang trội hơn ngài Tỉnh Am ư? 

Làm người thì phải theo đúng luân thường, tuy các hạ yêu mến Quang 

rất sâu đậm, nhưng [nói như vậy] thì cũng giống như chính mình đã lỡ lời đó 

thôi! Ông nên biết rằng: Sau ngài Tỉnh Am có những vị đại cao nhân, họ có 

hơn ngài Tỉnh Am hay chăng, chẳng dám dùng phàm tình để đoán bừa! Vị 

đáng xếp vào hàng có thể sát cánh kề vai [ngài Tỉnh Am] vì học vấn, kiến 

địa, tu dưỡng, đạo đức, hạnh nghiệp chẳng kém cạnh chút nào, chính là thiền 

sư Triệt Ngộ. [Suy tôn] Ngài làm vị Tổ thứ mười68 của Liên Tông, chẳng có 

phẩm đức nào đáng thẹn cả. Quang còn chưa dám xưng là hậu duệ [của các 

ngài Tỉnh Am, Triệt Ngộ], huống là được xếp vào cùng hàng ư? 

Quán Thế Âm Bồ Tát tầm thanh cứu khổ, tùy loại hiện thân, sự nhiều, 

nghĩa  rộng.  Trước  kia,  Quang  muốn  tu  chỉnh  Phổ  Đà  Sơn  Chí,  đọc  khắp 

các sách vở, chọn lọc hết để biên tập sao lục lại, hễ có ai nghi ngờ, bàn bạc 

chẳng thể thấu triệt đều thêm vào lời bình luận để mong sao phàm những ai 

là đồng bào đều được thấm gội ân trạch; nhưng vì túc nghiệp chưa tiêu, có 

mắt như lòa, không sao thực hiện được. Nay các hạ phát đại tâm ấy, sẽ giải 

được niềm tiếc hận lớn lao cho Quang, cảm tạ tột cùng, an ủi tột bậc! Bạch 

Y Chú69 chưa tìm được xuất xứ, chắc là do Bồ Tát thuận lòng kẻ căn cơ kém 

cỏi trao truyền trong mộng mà thôi! Dùng tâm chí thành để niệm thì không 

điều mong cầu nào chẳng được ứng nghiệm, không nguyện nào chẳng được 

thỏa; nhưng hàng tri thức trong nhà Phật chẳng đem chú ấy dạy cho người 

khác vì không rõ xuất xứ, sợ khơi ra đầu mối để người khác bịa đặt và nói 

xằng là “kinh Phật đều chẳng phải đích xác từ Phật quốc truyền đến mà phần 

nhiều do người đời sau ngụy tạo!” Thế tục niệm thêm mấy câu vốn là lời chú 

nguyện,  hễ  có  thì  cũng  chẳng  trở  ngại,  nếu  không  thì  cũng  chẳng  trở  ngại 

chi! Những điều Vương Uông Dương ghi chép chưa gởi kèm theo thư cũng 

không  cần  phải  gởi  đến  nữa.  Bồ  Tát  tùy  cơ  ban  bố  sự  giáo  hóa,  chẳng  thể 

dùng những cách thông thường để dò lường được! Há có nên dùng tri kiến 

phàm phu để phán đoán ư? Chỉ nên tin tưởng, kính ngưỡng, phụng hành thì 

lợi ích sẽ rộng lớn. 

68 Hiện thời Ngài Triệt Ngộ được tôn là Tổ sư thứ mười hai của Liên Tông. Chúng tôi thấy từ 

điển Phật Quang Sơn vẫn ghi ngài Tỉnh Am là Tổ thứ chín của Liên Tông, nhưng các tài liệu về 

chư Tổ Tịnh Tông khác đều tôn Ngài là Tổ thứ mười một. Chúng tôi đoán có lẽ khi Tổ Ấn Quang 

viết lá thư này thì khi ấy ngài Tỉnh Am vẫn đang được coi là Tổ thứ chín của Liên Tông nên mới 

suy cử ngài Triệt Ngộ làm vị Tổ thứ mười. 

69 Bạch Y Quán Âm (Pāndaravāsinī), còn được phiên âm là Bạn Đà La Phược Tự Ni, hoặc Bán 

Noa Ra Phạ Tất Ninh, dịch nghĩa là Bạch Xứ, Bạch Trụ Xứ, chính là một trong ba mươi ba tôn 

tượng của Quán Âm trong Quán Âm Viện thuộc Thai Tạng Mạn Đồ La, mật hiệu là Ly Cấu Kim 

Cang. Tôn tượng Ngài thường mặc áo trắng, ngồi trên hoa sen trắng, tay trái cầm hoa sen trắng, 

tay phải kết ấn Dữ Nguyện. Theo Đại Nhật Kinh Sớ, màu trắng ở đây tượng trưng cho tâm Bồ 

Đề thanh tịnh. Trong Mật Tạng không hề thấy có bài chú Bạch Y như bản chú Bạch Y đang lưu 

hành, chỉ thấy bài chú Bạch Y Đại Bi như sau:  “Nam ma tam mạn đa bột đà nẫm, đát tha nghiệt 

 đa vĩ sái dã, tam bà phệ, bát đàm ma, ma lý nễ, xoa ha”  (Namah samanta buddhānām tathāgata 

visaya sambhave padma mālini, svāhā). 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 69 of 274

Chiêu  Khánh  Kinh  Phòng  (Phòng  phát  hành  kinh  sách  chùa  Chiêu 

Khánh) ở Hàng Châu có bài Quán Âm Linh Cảm Phú, nhưng những chuyện 

được  trình  bày  trong  ấy  có  nhiều  chuyện  bị  giản  lược  quá  mức,  ngôn  từ 

chẳng đạt ý nghĩa. Lại có cuốn Quán Âm Trì Nghiệm Ký70 không biết các 

hạ đã có hay chưa? Năm ngoái, Mạnh Do cậy Úy Như gởi tới [Phổ Đà] bản 

được sao lục từ Tạng kinh Nhật Bản; bản ấy do Châu Khắc Phục sưu tập, chỉ 

độ ba bốn chục trang. Nếu không có, xin hãy báo cho biết, tôi sẽ dâng lên 

ngay!  Trong  cuốn  Hải  Nam  Nhất  Chước71  sự  tích  thật  nhiều,  đều  đáng  để 

thâu thập, Quang thẹn mục lực không đủ, chẳng dám theo giúp một bên. Nếu 

mục lực tốt ắt sẽ vì các hạ ra sức cho được thành tựu tốt đẹp, dẫu chết cũng 

chẳng nuối tiếc! 

Ngày  hôm  qua,  tôi  đã  gởi  thư  cho  Vân  Lôi  nhờ  ông  ta  in  cho  Quang 

năm trăm bộ Văn Sao, chuyện giữ bản in, dùng loại giấy nào v.v… đều cậy 

ông ta dọ hỏi. Hôm nay, chùa Pháp Vũ có đại sư Khai Tường đến đất Thân 

(Thượng  Hải),  tôi  nhờ  thầy  ấy  giao  cho  ông  Vân  Lôi  một  trăm  đồng,  năm 

mươi đồng của các hạ cũng giao cho Vân Lôi. Đến khi in xong, sẽ bảo ông 

ta tính giá gốc mỗi cuốn, năm mươi đồng thì thỉnh được bao nhiêu bộ, chia 

thành  hai  phần,  một  phần  sẽ  báo  cho  các  hạ  cử  người  đến  xưởng  in  nhận 

sách, một phần gởi thẳng về Phổ Đà cho Quang. Lần thỉnh này Quang không 

có sức gởi đi được! Một trăm đồng tiền sách ấy chính để chuẩn bị sẵn [hòng 

có sách] gởi cho đôi ba người bạn mà thôi  (Mồng Bốn tháng Ba năm Dân Quốc 

 thứ sáu - 1917)

Thư gởi cho Vân Lôi xin cầm theo khi giao tiền, ông ta chẳng thường ở 

xưởng in, đi vào năm giờ chiều thì sẽ chẳng lỡ dịp. 

50. Thư trả lời cư sĩ Đinh Phước Bảo (thư thứ hai) 

Hôm qua nhận được một cuốn Phật Học Sơ Giai (Bước đầu học Phật), 

khôn  ngăn  cảm  kích,  hổ  thẹn  đến  cùng  cực.  Quang  là  kẻ  vô  tri  vô  thức, 

gượng ứng theo duyên đời, tùy theo sự thấy nghĩ ngu muội của mình mà nói 

ra những lời lẽ hủ bại, tuy về ý còn có thể chấp nhận được, nhưng lời văn 

chẳng tươi đẹp, thông suốt. Các hạ chép mấy thiên văn từ [của Quang] vào 

cuối sách ấy, sợ bậc thanh nhã, thông suốt lớn lao đọc đến chắc sẽ chê các 

hạ  không  xét  kỹ.  Các  hạ  chỉ  một  lòng  khơi  gợi  tâm  chánh  tín  của  người 

khác;  năm  ngoái,  Quang  từng  tính  dùng  Phật  Học  Khởi  Tín  Biên  để  kết 

duyên, nhưng các hạ vẫn tự mình phát tâm, cự tuyệt chẳng nhận tiền. 

70 Quán Âm Trì Nghiệm Ký (2 quyển) được Châu Khắc Phục biên soạn vào năm Thuận Trị 16 


(1659), còn có tên là Quán Thế Âm Kinh Chú Trì Nghiệm Ký, sưu tập những chuyện linh cảm 

của Quán Thế Âm Bồ Tát từ đời Tấn đến thời Thuận Trị, gồm 118 câu chuyện. Phần Phụ Lục của 

quyển cuối bao gồm Quán Thế Âm Đại Bi Tâm Đà La Ni, Bạch Y Đại Ngũ Ấn Tâm Đà La Ni 

Kinh, Lễ Quán Âm Văn và biện định những điều ngoa truyền về Quán Thế Âm Bồ Tát. 

71 Hải Nam Nhất Chước là tác phẩm của Từ Khiêm (hiệu Bạch Phảng) viết vào cuối đời Thanh, 

sưu tập những chuyện truyền kỳ tại vùng duyên hải Nam Trung Hoa. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 70 of 274

Nay  có  ông  Cao  Thiệu  Lân  ở  Bắc  Quan,  huyện  Phước  Đỉnh  -  Phước 

Ninh tỉnh Phước Kiến đã có tín tâm từ đời trước, mấy năm gần đây chuyên 

tu  Tịnh  nghiệp.  Ba  năm  trước,  Quang  từng  gởi  cho  ông  ta  mấy  chục  loại 

kinh sách, trị giá khoảng hai mươi mấy đồng. Do cuộc đất ấy ở khuất trong 

núi, lại do khổ sở, đói nghèo nên không có sức thỉnh [kinh sách] được! Một 

hai năm gần đây lại có ông Trần Diên Linh cũng là người ở Bắc Quan cùng 

huyện,  Thái  Mậu  Đường  là  người  ở  Nam  Quan,  thường  gởi  thư  đến.  Năm 

ngoái, Quang đem bộ An Sĩ Toàn Thư đã khắc in gởi cho ba người ấy mỗi 

người  một  bộ.  Bọn  họ  cũng  muốn  lợi  người,  bèn  trong  mùa  Thu  lập  hội 

giảng  diễn,  thỉnh  một  vị  Tăng  đến  làm  lễ  Mông  Sơn  một  buổi,  mọi  người 

cùng  niệm  Phật  hồi  hướng,  rồi  sau  đó  tùy  sức  giảng  diễn  quả  báo  thiện  ác 

và pháp môn Tịnh Độ. Năm ngoái có đến sáu bảy chục người nhập hội, năm 

nay chỉ còn năm sáu chục người mà thôi. 

Do  tại  huyện  ấy  từ  thời  Nguyên  -  Minh  đến  nay,  chưa  hề  nghe  đến 

chuyện mở hội diễn giảng, trong mùa Hạ năm nay, bọn họ đặc biệt mời một 

vị  pháp  sư  thuộc  tông  Thiên  Thai  giảng  kinh.  Chuyện  ấy  bất  quá  để  phát 

khởi lòng tin cho người nơi ấy mà thôi! Nếu nói là hiểu rõ ý nghĩa thì thật 

chẳng  phải  là  chuyện  dễ  dàng!  Huống  chi  do  địa  phương  cùng  khổ,  cũng 

chẳng  thể  thường  xuyên  cử  hành  được.  Trộm  nghĩ  cuốn  Phật  Học  Sơ  Giai 

do các hạ biên soạn khá thích hợp với căn cơ bọn họ, do sách ấy trước hết 

nói đến nhân quả, sau đó nói về Tịnh Độ. Phàm những người thông hiểu văn 

nghĩa đều lãnh hội được, người đọc sẽ vui vẻ hướng về điều cao cả, muốn 

chấm dứt [những điều xấu ác vốn do] tình thế vẫn chưa thể [chấm dứt được], 

người  diễn  thuyết  cũng  có  thể  dựa  theo  văn  từ  ấy  để  tuyên  nói,  chẳng  cần 

phải hái Đông nhặt Tây, quả đúng là bước đầu tiên để khuyến thiện dẫn vào 

Phật pháp. Tôi vốn muốn bảo họ thỉnh sách ấy từ quý thư cục, nhưng sợ bọn 

họ pháp tài chẳng đủ chắc đành bỏ lỡ lợi ích. Nếu các hạ chịu phát lòng đại 

từ bi hành đại pháp thí, gởi đến khoảng ba bộ để họ mỗi tháng căn cứ theo 

lời văn mà diễn giảng khiến cho nhân dân trong huyện ấy đều biết nhân quả, 

đều tu Tịnh nghiệp thì công đức ấy cố nhiên vượt trội hơn thí cho người phú 

quý  gấp  ngàn  vạn  lần!  Phật  Học  Chỉ  Nam,  Khởi  Tín  Biên,  Lục  Đạo  Luân 

Hồi Lục cũng gởi đi mỗi thứ một hai bộ để tiện cho họ có tài liệu trích dẫn 

hòng diễn thuyết. Nếu gởi thì phía ngoài [bưu kiện] nên ghi tên người nhận 

là ông Cao Thiệu Lân ở Bắc Quan, huyện Phước Đỉnh, tỉnh Phước Kiến. 

Phần  Tịnh  Tọa  Pháp  Tinh  Nghĩa  (Những  ý  nghĩa  tinh  xác  về  cách  tịnh 

tọa) cuối sách Phật Học Sơ Giai danh chẳng phù hợp với thật cho lắm, có lẽ 

nên đề là Chư Tông Yếu Điển Lược Kỷ (Ghi chép đại lược về các tác phẩm 

quan  trọng  trong  các  tông),  phía  dưới  có  lẽ  nên  ghi  rằng:  “Gần  đây  trước 

 thuật của Phật giáo các tông được khắc in cực nhiều, nếu chẳng biết được 

 chỗ  trọng  yếu,  sợ  rằng  sẽ  dõi  nhìn  biển  cả  mà  lùi  bước;  vì  thế,  chọn  lấy 

 những sách trọng yếu trong các tông để nêu bày một hai điều. Muốn nghiên 

 cứu  tông  nào  thì  trước  hết  phải  chọn  đọc  những  sách  trọng  yếu  của  tông 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 71 of 274

 ấy thì sẽ tự có thể do ước lược mà biết được rộng rãi. Hễ đã rõ một thứ thì 

 trăm  thứ  đều  rõ” .  Năm  ngoái,  khi  bộ  Văn  Sao  hủ  bại  của  Ấn  Quang  được 

gởi đến, đã tính gởi cho nhóm ông Cao Thiệu Lân dăm ba bộ. Do mỗi năm 

vào tháng Hai có cư sĩ Lý Tuấn Cảnh  (cũng ở Bắc Quan, người này chất phác, thật 

 thà, chẳng thông văn lý) theo các thiện tín đến núi dâng hương, muốn đợi ông 

ta đến đây sẽ bảo ông ta đem về. Ai ngờ năm nay ông ta chưa tới, về sau do 

nhiều người cần sách nên phải gởi đi hết. Đợi cho nhà in giao sách sẽ đem 

gởi cùng với những sách do các hạ vui vẻ biếu tặng khiến cho người trong 

huyện ấy được gội ân lớn khôn cùng của các hạ  (Ngày Mười Tám tháng Tư năm 

 Dân Quốc thứ sáu - 1917) 

51. Thư trả lời cư sĩ Đinh Phước Bảo (thư thứ ba) 

Ấn Quang thuở nhỏ thiếu học vấn, lớn lên vô tri, ăn bám Phổ Đà hơn hai 

mươi năm, nhất loạt không giao du với hết thảy Tăng - tục, nào ngờ các hạ 

là bậc học rộng, văn chương lớn lao, hoằng dương, giảng nói đại giáo, đã rủ 

lòng  ban  cho  tác  phẩm  lớn  lao,  lại  còn  gọi  Quang  là  người  có  cùng  chí 

hướng  nhất  trong  những  người  cùng  chí  hướng,  cảm  kích,  hổ  thẹn  khôn 

ngằn! Quang vừa sanh ra liền bị bệnh mắt, nay đã đến tuổi tai nghe đã thuận 

(sáu mươi tuổi)72, suy yếu quá mức, không chỉ chữ trong tác phẩm lớn lao 

[của các hạ] không thể đọc được nhiều, mà ngay cả Tạng kinh chữ in to cả 

tấc  cũng  chẳng  thể  xem  nhiều  được!  Do  sức  ác  nghiệp  trước  kia,  biết  làm 

thế  nào  đây?  Trong  vòng  một  hai  ngày,  do  ít  có  chuyện  phải  bận  bịu,  [mở 

tác phẩm của các hạ ra đọc] thấy những lời chú giải khá hợp sơ cơ, lời nào 

cũng có căn cứ, câu nào cũng hợp đạo, chẳng ngờ là trong đời này mà còn 

thấy người [có văn tài] như thế. Nhưng trong ấy cũng có những chỗ Quang 

nhìn  không  ra,  muốn  được  thỉnh  giáo  để  trừ  nghi  chướng.  Tiếp  đó,  nghĩ 

72 Đây là một thành ngữ dựa theo câu nói của Khổng Tử được chép trong thiên Vi Chánh sách 

Luận Ngữ:  “Ngô thập hữu ngũ nhi chí vu học, tam thập nhi lập, tứ thập nhi bất hoặc, ngũ thập 

 nhi tri mạng, lục thập nhi nhĩ thuận, thất thập nhi tùng tâm sở dục, bất du củ”.  Sách Luận Ngữ 

Giảng Yếu giải thích câu này phải được hiểu như sau: “Lập có nghĩa là học vấn đã thành tựu, có 

được cơ sở vững chắc, không còn bị dao động bởi những tà thuyết bên ngoài. Bất Hoặc là không 

còn ngờ vực nữa, gặp chuyện biết xử sự đúng với đường lối theo lẽ chánh, không xử sự tùy tiện 

theo cảm tính. Thiên Mạng (mạng trời) không có nghĩa là ý muốn độc đoán của một đấng Tạo 

Hóa, Thiên Chúa nào mà chính là chân lý, chánh lý, thường được gọi là Dịch, tức sự vận hành 

của trời đất, theo đúng chân lý, đúng với lẽ nhân quả. Nhĩ Thuận là tai nghe lời nói, nắm bắt được 

ý nghĩa chánh đáng, tâm không còn cảm thấy trái nghịch với những gì đã nghe vì đã hiểu được 

bản chất của sự việc, thấy được lẽ chánh. Tùng Tâm là theo đúng thứ tự chánh đáng mà tiến hành. 

Củ vốn là cái thước để vẽ hình vuông, được hiểu theo nghĩa rộng là chừng mực, quy củ, phương 

pháp, luật lệ. Do vậy, cả câu này phải hiểu là:   “Ta từ năm mười lăm tuổi dốc chí học tập, đến 

 năm ba mươi tuổi đã tự lập được căn bản, đến năm bốn mươi tuổi không lầm lẫn khi phải ứng 

 phó với mọi sự, đến khi năm mươi tuổi liền hiểu thấu mạng trời, năm sáu mươi tuổi dẫu nghe ý 

 kiến trái nghịch vẫn biết lắng nghe, hiểu được ý nghĩa, đến năm bảy mươi tuổi đạt đến mức thuận 

 theo lòng mong muốn, làm điều gì cũng theo đúng thứ tự chánh đáng, không vượt ra ngoài khuôn 

 khổ, mực thước”. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 72 of 274

mình  chưa  minh  tâm,  người  ta  có  cách  nhìn  khác.  Khi  xưa  Quang  đã  từng 

đối  với  Phật  Học  Tùng  Báo,  vội  vàng  khởi  lên  ý  niệm  “người  nước  Kỷ  lo 

trời sập”73, đứa bé con khen chiếu. Do vậy, dâng lên chương trình gồm chín 

điều, mong họ sẽ sửa đổi quy củ đã định nhằm làm sáng tỏ pháp đạo, cư sĩ 

Nhất Thừa bỏ qua không thèm đọc tới; nay dám lập lại sự bại nhục ấy nữa ư? 

Nay  gởi  cho  ông  một  bộ  Ấn  Quang  Văn  Sao,  mong  hãy  rủ  lòng  sửa 

chữa cho đúng. Bộ Văn Sao này do ông Từ Úy Như ở Hải Diêm (tỉnh Chiết 

Giang)  ấn  hành,  biếu  tặng.  Năm  Dân  Quốc  thứ  hai,  ông  Cao  Hạc  Niên  tới 

núi, đem văn cảo hủ bại của Quang đến đất Hỗ (Thượng Hải), cư sĩ Lê Đoan 

Phủ cho chép lại bốn bài luận ấy để đăng báo. Cố nhiên ông ta biết Quang 

chẳng  muốn  được  người  khác  biết  tới  bèn  dùng  biệt  danh  [Thường  Tàm] 

để ký dưới những bài đã đăng trong Phật Học Tùng Báo. Từ cư sĩ thấy vậy, 

lầm  lẫn  bội  phục,  hỏi  thăm  khắp  mọi  người  nhưng  không  tìm  được.  Đến 

khi đã biết [những bài luận ấy] do chính Ấn Quang viết, liền cậy ông Địch 

Sở Thanh giới thiệu, muốn trao đổi thư từ trước khi gặp gỡ. Quang viện cớ 

người hèn đức bạc, học vấn hời hợt, thiển cận để cố từ chối. Ông ta liền dò 

hỏi khắp bạn bè, sưu tập được bao nhiêu đó lá thư hủ bại và sao lại những 

bài đã đăng trên Phật Học Tùng Báo cho sắp chữ đem in. 

Cuối tháng Ba mùa Xuân năm nay, ông Từ cầm theo ba mươi bản đến 

núi  thăm  Quang.  Lại  còn  muốn  đem  hết  những  văn  cảo  hủ  bại  khác,  tính 

biên  tập  những  phần  đã  được  in  và  chưa  được  in  rồi  đem  khắc  ván.  Mấy 

chục năm qua, nếu không có chuyện gì Quang chẳng động đến bút mực, nếu 

bị ai sai bảo hay bày tỏ nỗi lòng với bạn bè thì bút cùn lời thô, trọn chẳng 

đáng xem! Ông ta đã lầm lạc tán thưởng, chỉ đành đem lầm lạc đáp tạ lầm 

lạc, tùy duyên mà thôi! Trong bộ Văn Sao ấy vẫn có hơn mười chữ sai lầm, 

nhưng do mục lục không kham nổi nên chưa thể nêu ra. Bài luận Chẳng Nên 

Lẫn Lộn Giữa Tông Và Giáo bị tòa soạn Phật Học Tùng Báo thêm vào hơn 

một trăm chữ, thoạt mới đọc qua, dường như thông suốt, hợp lẽ, nhưng nếu 

chú tâm đọc kỹ, chẳng ổn thỏa, thích đáng lắm. Do vậy bèn bảo ông ta sao 

lục theo đúng nguyên bản. 

Phổ Đà là chốn môn đình cúng bái, người chuyên tâm nghiên cứu kinh 

luận ít ỏi; hơn nữa, do Quang trọn chẳng dự đoán được chuyện này, chẳng 

kết giao cùng sĩ đại phu, rất ít người biết đến, không cách nào thúc đẩy, lo 

toan chuyện thù thắng (tức chuyện nghiên cứu kinh luận) được, nhưng một 

niềm ngu thành trộm dâng lên các hạ. Lưu thông kinh Phật chẳng giống như 

lưu thông báo chí, tiểu thuyết… mà cần phải nghĩ tính đến chuyện về lâu về 

dài thì mới hữu ích. Đúc bản kẽm tuy thuận tiện, nhưng rốt cuộc khó thể là 

kế  sách  lâu  dài,  vì  trong  mực  in  dùng  cho  bản  kẽm  đã  bỏ  thêm  nhiều  chất 

73  “Kỷ nhân ưu thiên”  là một câu chuyện ngụ ngôn trích từ sách Liệt Tử: Ở nước Kỷ có người chỉ 

sợ trời sập xuống, thiên hạ sẽ chết hết. Sách cổ thường dùng điển tích này để châm biếm những 

người hay lo chuyện không đâu, vô căn cứ. Chưa rõ chữ  “đồng tử tán trách”  (đứa bé con khen 

cái chiếu làm bằng trúc) xuất phát từ điển tích nào. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 73 of 274

nước thuốc, lâu ngày [chữ in] sẽ bị phai nhạt, mất nét. Hãy nên in bằng bản 

gỗ  thì  mới  lưu  truyền  lâu  dài  được.  Ấn  Quang  gởi  thư  cho  báo  Phật  Học 

Tùng  Thư  chính  là  vì  chuyện  này.  Những  phần  được  trích  lục  trong  Văn 

Sao  đã  vì  bạn  bè  mà  lược  bớt  mấy  đoạn.  [Ông  với  Quang  tuy  ở]  khác  nơi 

mà  cùng  một  tấm  lòng,  khác  nhà  mà  như  tận  mặt  trò  chuyện.  Đã  coi  nhau 

là người cùng chí hướng, chớ nên trách tôi chẳng thuận theo những thứ tán 

dương, khen ngợi này nọ [để gây phiền cho nhau]  (Ngày Mười Tám tháng Sáu 

 năm Dân Quốc thứ sáu - 1917)

52. Thư trả lời cư sĩ Đinh Phước Bảo (thư thứ tư) 

Hôm Mười Tám Quang đã kính gởi cho các hạ một lá thư hủ bại và bộ 

Văn  Sao  vụng  về,  không  biết  đã  nhận  được  hay  chưa?  Không  ngờ  các  hạ 

cũng lại gởi thư phúc đáp ngay trong ngày hôm ấy, đồng tâm tương cảm đấy 

chăng, hay là ngẫu nhiên phù hợp mà thôi? 

Nghi  thức  niệm  Phật  như  đã  nói  phải  chia  thành  hai  loại:  Niệm  Phật 

cùng đại chúng và niệm một mình. Nếu niệm cùng đại chúng, hãy nên dựa 

theo Niệm Phật Khởi Chỉ Nghi (nghi thức niệm Phật) trong kinh nhật tụng 

để  khỏi  gây  trở  ngại  [cho  những  người  đã  quen  hành  trì]  theo  lối  thông 

thường, đây - kia đều hợp lẽ. Còn tu niệm Phật một mình tuy có thể [hành] 

theo  [chương  trình  do]  mỗi  người  tự  lập,  nhưng  thứ  tự  niệm  tụng  chớ  nên 

tán loạn. Tức là nói buông xuống thân tâm, nhắm mắt, lặng thần, niệm Tịnh 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 74 of 274

Pháp Giới Hộ Thân Chú74 và thầm tưởng bài kệ Tán Phật, lễ Phật và ba vị 

Bồ Tát xong. Nếu tụng kinh thì tụng kinh Di Đà một biến, Vãng Sanh Chú 

ba  biến  xong  rồi  mới  niệm  rõ  ràng  bài  kệ  Tán  Phật  xong,  liền  niệm  tiếp 

 “Nam-mô Tây Phương Cực Lạc thế giới đại từ đại bi tiếp dẫn đạo sư A Di 

 Đà  Phật”   rồi  chỉ  niệm  Nam  Mô  A  Di  Đà  Phật.  Hãy  nên  vừa  đi  nhiễu  vừa 

niệm, hoặc niệm mấy trăm tiếng, hoặc niệm một ngàn tiếng. Cuối cùng niệm 

ba danh hiệu Bồ Tát  “Quán Âm, Thế Chí, Thanh Tịnh Đại Hải Chúng” , rồi 

mới niệm bài Phát Nguyện Văn, niệm xong sẽ đọc Tam Tự Quy. Đấy là nghi 

thức của một kỳ niệm Phật vậy. Nếu muốn tụng kinh nhiều hơn, hoặc tụng 

nhiều chú, hãy nên lập một thời tụng kinh khác. Nếu cùng làm trong một lúc 

thì  phải  tụng  kinh  trước,  kế  đó  tụng  chú,  rồi  đến  tán  Phật,  niệm  Phật,  tiếp 

74 Tịnh pháp giới hộ thân chú: Nói chi tiết, phần này gồm có sáu bài chú nhỏ thường được dùng 

trong khóa tụng trong Thiền Môn xưa kia, gồm: Tịnh Pháp Giới Chân Ngôn, Tịnh Khẩu Nghiệp 

Chân  Ngôn,  Tịnh  Thân  Nghiệp  Chân  Ngôn,  Tịnh  Tam  Nghiệp  Chân  Ngôn,  An  Thổ  Địa  Chân 

Ngôn, và Phổ Cúng Dường Chân Ngôn. Đôi khi các khóa tụng chỉ dùng giản lược hai bài là Tịnh 

Pháp  Giới  Chân  Ngôn  và  Tịnh  Tam  Nghiệp  Chân  Ngôn.  Tịnh  Pháp  Giới  Chân  Ngôn  gọi  đủ  là 

Thanh Tịnh Pháp Giới Chân Ngôn. Theo Đại Nhật Kinh Sớ, chú này thể hiện chân thể Phật đã 

chứng. Thanh Tịnh là bản thể của Chân Như vì Chân Như lìa hết thảy phiền não cấu nhiễm, Pháp 

Giới là chỗ nương tựa của hết thảy công đức thế gian lẫn xuất thế gian. Như vậy, Tịnh Pháp Giới 

là công đức vô vi của Chân Như. Chân ngôn này gồm hai bài khác nhau, một là   “Nam mô tam 

 mạn đa Phật đà nẫm, đạt ma đà da, tát phạ bà phạ, cú hám”  (dành cho Thai Tạng Giới) và bài 

chú thứ hai là Án Lam (phổ biến hơn, dành cho Kim Cang Giới). Chú Án Lam thường được xử 

dụng  nhất  với  mục  đích  thanh  tịnh  thân  tâm  và  hoàn  cảnh,  vì  theo  Du  Già  Liên  Hoa  Bộ  Niệm 

Tụng Nghi Quỹ, chữ Án (Aum) tức là bản thể của pháp giới, là lời quy mạng trong Kim Cang 

Giới, khi tụng chữ Lam, từ trên đảnh đầu sẽ có chữ Lam (Ram) phát sanh từ pháp giới tỏa ánh 

sáng đỏ chói lọi như ngọn lửa rực rỡ thiêu đốt tất cả những vật ô uế lẫn những tư tưởng ô uế, tịnh 

hóa  thân  tâm.  Hành  nhân  trước  khi  tụng  niệm  dùng  chú  này  để  thanh  tịnh  bản  thân,  đồng  thời 

thanh tịnh vật phẩm cúng dường. 

Chú Thanh Tịnh Tam Nghiệp  (“Án, tát phạ bà phạ thuật đà ta phạ đạt ma ta phạ, bà phạ thuật 

 độ  hám” )  như  tên  gọi  nhằm  thanh  tịnh  ba  nghiệp,  khiến  thân  tâm  hành  nhân  tương  ứng  với  ba 

nghiệp  của  Phật,  Bồ  Tát.  Khi  tụng  hành  nhân  phải  kết  Liên  Hoa  Hiệp  Chưởng  Ấn  (chắp  mười 

ngón tay khít vào nhau, lưng bàn tay hơi khum như đóa sen búp). Theo Bí Tạng Ký, hai tay chắp 

lại như thế tượng trưng cho Lý và Trí hợp nhất. Nhiếp Vô Ngại Kinh giải thích tỉ mỉ hơn: Năm 

ngón bên tay trái tượng trưng cho năm trí của Thai Tạng Giới, năm ngón bên tay phải tượng trưng 

cho năm trí của Kim Cang Giới. Mười ngón hợp lại tượng trưng cho Thập Độ hoặc mười pháp 

giới, mười chân như dung hợp. Do vậy, mỗi ngón tay tượng trưng cho một Độ (Ba La Mật). Như 

vậy Liên Hoa Hiệp Chưởng tượng trưng cho sự viên dung mọi trí, mọi giới, mọi độ. 

Trong Tịnh Tông, thường thì những bài chú này không dùng đến vì A Di Đà Phật vạn đức hồng 

danh đã là vô thượng thần chú, là kết tinh của mọi giáo pháp nên hành giả nhiếp tâm chuyên trì 

thì công đức chẳng kém gì trì tụng các chú khác mà có phần còn vượt trỗi hơn. Điều này có thể 

minh chứng qua hành trạng của Tổ Liên Trì: Ngài thông hiểu Mật Pháp vì từng san nhuận nghi 

thức Du Già Diệm Khẩu, nhưng khi được đại chúng cầu thỉnh ra làm lễ cầu mưa trong lúc hạn 

hán, Ngài nói không biết thực hiện đàn pháp đảo vũ. Đại chúng cố van nài, Ngài bèn đi quanh bờ 

ruộng gõ mõ niệm Phật, trời liền đổ mưa lai láng. Hơn nữa, những bài chú chỉ phát huy được diệu 

dụng khi hành nhân tụng niệm với tâm đại Bồ Đề, nhiếp tâm thanh tịnh, tương ứng với Phật, Bồ 

Tát, tha thiết như con nhớ mẹ, đồng thời phải kết ấn khế tương ứng. Có những ấn khế phải được 

A Xà Lê truyền thụ mới được sử dụng, không được kết ấn bừa bãi. Ngoài ra, sử dụng quá nhiều 

chú ngữ trong khóa tụng sẽ khiến hành giả phân tâm, khởi phân biệt, nên hiện thời các vị hoằng 

truyền Tịnh Tông đa số lược bỏ các ấn chú khỏi khóa tụng, chỉ giữ lại chú Vãng Sanh cho hành 

nhân dễ chuyên tâm. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 75 of 274

theo là phát nguyện, tam quy. Đấy chính là thứ tự quyết định chẳng thay đổi 

vậy. 

Pháp Thập Niệm do ngài Từ Vân Sám Chủ vì hàng quốc vương, đại thần 

việc nước đa đoan, không rảnh rỗi để chuyên tu mà lập ra. Lại muốn khiến 

cho họ được tịnh tâm, nhất tâm, nên lập ra cách lấy hết một hơi thở làm một 

niệm  để  tâm  họ  nương  theo  hơi  thở  mà  thâu  nhiếp,  không  bị  tán  loạn.  Sự 

mầu nhiệm của pháp ấy nếu không phải là người trí sẽ không thể biết được! 

Nhưng chỉ có thể dùng một lần vào buổi sáng, hoặc dùng ba lần: buổi sáng, 

buổi  tối  và  giữa  trưa,  chớ  nên  dùng  nhiều!  Dùng  nhiều  sẽ  bị  tổn  khí  thành 

bệnh.  Chớ  nên  nói  pháp  này  dễ  nhiếp  tâm  nhất  bèn  sử  dụng  thường  xuyên 

thì bị hại chẳng nhỏ đâu! 

Niệm  Phật  niệm  ra  tiếng  hay  niệm  thầm  thì  phải  xét  nơi  chốn,  quang 

cảnh như thế nào. Nếu niệm ra tiếng rõ ràng không gây trở ngại gì thì nên 

niệm rõ tiếng như khi thực hiện nghi thức niệm Phật, nhưng chỉ nên sao cho 

nghe tự nhiên, đừng niệm quá lớn tiếng. Quá lớn tiếng có thể bị tổn khí mắc 

bệnh. Nếu tình hình nơi chỗ ta đang ở chẳng tiện niệm ra tiếng thì chỉ niệm 

nhỏ  tiếng  và  niệm  Kim  Cang  Trì,  công  đức  chỉ  ở  chỗ  chuyên  tâm  dốc  chí, 

còn âm thanh vẫn là chuyện nhỏ. Trừ lúc riêng thực hành [công khóa] niệm 

Phật ra, nếu suốt ngày thường niệm thì cố nhiên nên niệm nhỏ tiếng, niệm 

Kim  Cang,  hoặc  niệm  thầm,  vì  nếu  cứ  thường  niệm  ra  tiếng  rõ  ràng,  ắt  sẽ 

đến nỗi bị tổn khí. Chưa chứng Pháp Thân, cần phải điều hòa sao cho thích 

đáng thì mới chỉ có ích, chẳng bị tổn hại. Niệm rõ tiếng tốn sức, niệm thầm 

dễ  hôn  trầm.  Tuy  tán  trì  có  công  đức  khó  nghĩ  tưởng,  nhưng  so  với  nhiếp 

tâm tịnh niệm khác nào một trời một vực! 

Đối với mấy điều này, Quang từng khá tốn công nghiên cứu, năm ngoái 

đã tìm ra một cách hay khéo thuận tiện, viết thư trình bày với những người 

tri  kỷ,  ai  nấy  đều  khen  ngợi.  Nếu  đã  [niệm  Phật]  thành  phiến,  cố  nhiên 

không  cần  dùng  tới  cách  này.  Nếu  chưa  thành  phiến  và  hết  thảy  những  kẻ 

sơ cơ sử dụng cách này thì không ai chẳng thích hợp, chỉ có ích chứ không 

bị tổn hại. Tuy các hạ không cần đến cách này, nhưng cũng nên vì những kẻ 

tu Tịnh Tông chưa nhận được cửa mà thực hành thử để bảo khắp với những 

người  thông  sáng  mai  sau.  Cách  ấy  được  ghi  nơi  hàng  thứ  tám  trong  trang 

bốn mươi lăm bộ Ấn Quang Văn Sao75, xin hãy kiểm xem. 

75 Tức là pháp Thập Niệm Ký Số được viết trong “Thư trả lời cư sĩ Cao Thiệu Lân” (thư thứ tư) 

trong Ấn Quang Văn Sao Tăng Quảng Chánh Biên, quyển một:  “Trong lúc niệm Phật, từ một câu 

 đến mười câu phải niệm cho phân minh, lại phải nhớ phân minh, đến mười câu là thôi. Lại phải 

 niệm từ một câu đến mười câu, chẳng được niệm hai mươi, ba mươi. Niệm đâu nhớ đấy, không 

 được lần chuỗi, chỉ dựa vào tâm để nhớ. Nếu nhớ thẳng vào mười câu thấy khó thì chia thành hai 

 hơi, tức là từ câu thứ nhất đến câu thứ năm và từ câu thứ sáu đến câu thứ mười. Nếu vẫn thấy 

 mệt, nên từ câu một đến câu ba, từ câu bốn đến câu sáu, từ câu bảy đến câu mười, chia làm ba 

 hơi để niệm. Niệm cho rõ ràng, nhớ cho rõ ràng, nghe cho rõ ràng, vọng niệm không chỗ chen 

 chân, nhất tâm bất loạn, niệm lâu ngày sẽ tự được”. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 76 of 274

Trước  đây,  đọc  tác  phẩm  lớn  lao  của  ông,  thấy  chữ   “tướng  hảo  quang 

 minh”  trong bài Kệ Tán Phật đã bị đổi thành   “tướng sắc quang minh” , tôi 

đoán  là  do  thợ  sắp  chữ  ngẫu  nhiên  sắp  lộn.  Trong  thư  này,  lại  thấy  các  hạ 

viết là  “tướng sắc”,  mới biết các hạ cố ý sửa đổi. Tám câu kệ này do Anh 

pháp sư ở Đồng Giang đời Tống76 tóm lược những ý nghĩa chánh từ ba kinh 

Tịnh Độ mà soạn ra, không một chữ nào không có lai lịch, há nên sửa đổi 

bừa bãi? Quán Kinh dạy:  “A Di Đà Phật có tám vạn bốn ngàn tướng, trong 

 mỗi một tướng có tám vạn bốn ngàn tùy hình hảo77, trong mỗi một hảo có 

 tám  vạn  bốn  ngàn  quang  minh” .  Các  hạ  thông  hiểu  Phật  pháp  sâu  xa,  sao 

không thấy được chỗ này? Trong hai cuốn Tiên Chú78 những chữ giống như 

thế  này  rất  nhiều,  Quang  tính  muốn  nói  cặn  kẽ,  nhưng  sợ  người  ta  chẳng 

vừa lòng, nên nói:  “Tôi chưa minh tâm, người ta có cái nhìn khác”.  Ở đây, 

do ông đã trống lòng hỏi đến, chẳng ngại gì thừa dịp phô bày [sự hiểu biết] 

tầm thường. Nếu các hạ thật sự lo tính cho Phật pháp, cho chúng sanh, chắc 

sẽ chẳng vì xung đột ý kiến mà quở trách. Nếu chỉ muốn khen ngợi thì hãy 

nên hướng về bọn xu phụ thời thế mà bàn luận; Ấn Quang tuy kém cỏi vẫn 

chẳng muốn đi theo ngõ rẽ ấy! 

Trong  sách  Di  Đà  Trung  Luận  của  Vương  Canh  Tâm,  do  chẳng  biết 

pháp  môn  Quyền  -  Thật  của  Như  Lai,  chẳng  biết  căn  cơ  chúng  sanh  sai 

biệt  nên  phàm  có  điều  gì  chẳng  hợp  với  ý  kiến  của  chính  mình  đều  bảo  là 

sai lầm, mạt sát các vị thiện tri thức trong cả một ngàn năm trăm năm, chỉ 

76 Anh pháp sư chính là ngài Đức Tạng Trạch Anh (1045-1099) sống vào thời Bắc Tống, người 

huyện Đồng Giang (tỉnh Chiết Giang), họ Du, tự Uẩn Chi. Sư mất mẹ từ bé, có lần theo cha đến 

Hàng  Châu,  gặp  được  ngài  Nam  Sơn  Đoan  Phong  bèn  xin  theo  xuất  gia.  Năm  Thiên  Ninh  thứ 

nhất (1068), Sư thọ Cụ Túc Giới, chuyên tâm trì luật cũng như theo học giáo nghĩa Chỉ Quán với 

ngài Xử Khiêm chùa Bảo Các, rất được ngài Xử Khiêm coi trọng, đặc biệt truyền dạy Thập Bất 

Nhị Môn Luận, Kim Cang Bễ Luận, do vậy Sư ngộ hiểu sâu xa giáo nghĩa Thiên Thai lẫn chỗ 

huyền áo của Tịnh Tông. Đồ chúng các tỉnh Giang, Hàng, Hồ… theo học rất đông, Sư chú tâm 

dạy  họ  bằng  giáo  nghĩa  Tịnh  Độ  và  thường  răn  nhắc  đại  chúng  siêng  tu  Tịnh  nghiệp.  Do  kính 

trọng, mọi người đều gọi ngài là Đồng Giang pháp sư hay Đồng Giang Anh pháp sư chứ không 

gọi thẳng tên. Ngài để lại cho đời các bộ chú giải Tâm Kinh, Tam Châu Luận, Tịnh Độ Tu Chứng 

Nghi, Vãng Sanh Tịnh Độ Thập Nguyện Văn, Biện Hoành Thụ Nhị Xuất, Khuyến Tu Tịnh Độ 

Tụng…

77 Tùy Hình Hảo (Anuvyañjana), còn dịch là Tùy Hảo, Tiểu Tướng, Tiểu Hảo, hoặc chỉ gọi gọn 

là Hảo. Những tướng đẹp dễ thấy của chư Phật, Bồ Tát gọi là Tướng, những vẻ đẹp kín đáo, ẩn 

mật, khó thể thấy ngay được thì gọi là Hảo. Những vẻ đẹp ấy trang nghiêm, tăng thêm vẻ đẹp cho 

mỗi tướng chánh nên gọi là Tùy Hình Hảo. Sách Pháp Giới Thứ Ðệ, quyển hạ chép:  “Tướng và 

 [tùy  hình]  hảo  đều  là  sắc  pháp,  đều  để  trang  nghiêm  rạng  rỡ  thân  Phật;  nhưng  tướng  là  Tổng 

 quát, tùy hình hảo là chuyên biệt. Nếu một tướng mà không có tùy hình hảo thì chẳng viên mãn. 

 Chuyển Luân, Ðế Thích, Phạm Vương cũng có ba mươi hai tướng nhưng không có tùy hình hảo 

 nên  thân  họ  chẳng  vi  diệu”.   Trí  Ðộ  Luận  cũng  giảng:   “Tướng  thô  nhưng  tùy  hình  hảo  lại  tế. 

 Chúng sanh thấy Phật liền thấy ngay được tướng, nhưng khó thấy được tùy hình hảo. Tướng thì 

 người khác cũng có, nhưng tùy hình hảo thì không phải ai cũng có. Do vậy, phải nói riêng tướng 

 và tùy hình hảo’’. 

78 Tiên Chú: Tiên (笺) là chú giải ngắn gọn, sơ lược. Do những lời chú thích cho những bộ kinh 

này chỉ gồm một hai câu, nêu lên những nét chánh yếu của mỗi đoạn, hoặc chú thích những chữ 

quan trọng nên gọi là Tiên Chú. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 77 of 274

đề cao một mình đại sư Nhất Tỉnh nhằm phô rõ chính mình được thánh sư 

truyền  cho  chân  tông  nhà  Phật!  Tuy  nói  là  hoằng  pháp,  nhưng  quả  thật  đã 

chèn ép, hoại loạn Phật pháp, tạo ra mối tệ sâu xa khiến chúng sanh lầm lạc, 

nghi ngờ, quyết chớ nên lưu thông sách ấy! 

Ông  Châu  Mạnh  Do  từng  thống  thiết  khen  ngợi  họ  Vương  trước  mặt 

Quang, Quang nói đại lược những điểm tệ hại, nhưng ông ta vẫn chưa cam 

lòng, vẫn gởi sách ấy đến. Xưa kia Quang đã tạo nên cái nghiệp mù mắt, nay 

chẳng dám đi vào vết xe ấy, bèn hết sức trình bày những điều tệ, nhưng ông 

ta vẫn chưa tin trọn vẹn, đem thư của Quang gởi cho Từ Úy Như. Úy Như 

nói Quang phê phán như vậy vốn có hiểu biết riêng; do vậy, bèn đem lời tiên 

sinh Dương Nhân Sơn chê trách [sách ấy] gởi cho [ông Châu]. Châu Mạnh 

Do  đem  lời  nói  của  đôi  bên  so  sánh,  mới  biết  rằng:  Ấn  Quang  thật  chẳng 

phải  là  nói  mò,  nhưng  lời  chê  trách  của  tiên  sinh  Nhân  Sơn  đa  phần  chú 

trọng  tại  lời  văn,  còn  lời  chê  trách  của  Quang  chủ  yếu  dựa  trên  đại  thể  và 

tâm bệnh. Lưu thông Phật pháp quả thật chẳng phải là chuyện dễ! Phải mong 

sao khế lý, khế cơ, trọn chớ nên vâng theo cái tâm [thiên kiến riêng tư] rồi tự 

lập [những ý kiến ức đoán] để khoe lạ phô kỳ, hòng thỏa thích tri kiến một 

thời của bọn tân học mà thôi! Đã là tri kỷ, chẳng ngại gì dâng lời nói thẳng 

 (Ngày Hai Mươi Ba tháng Sáu năm Dân Quốc thứ sáu - 1917) 

53. Thư trả lời cư sĩ Đinh Phước Bảo (thư thứ năm) 

Ngày Hai Mươi Tám tháng trước đã kính nhận được thư và các sách về 

Nho - Phật do ngài biên soạn, kính cẩn mở ra đọc, cảm kích, hổ thẹn khôn 

ngằn!  Ấn  Quang  là  một  ông  Tăng  tầm  thường  chỉ  biết  cơm  cháo  mà  thôi, 

nếu  không  có  việc  gì  sẽ  chẳng  đụng  đến  bút  mực,  gặp  chuyện  ép  buộc  bất 

đắc  dĩ  thì  bút  cùn,  lời  quê,  quấy  quá  cho  xong  trách  nhiệm!  Há  nên  khen 

ngợi, tán dương quá đáng, đến nỗi đánh mất lợi ích thật sự do được rèn giũa, 

gọt mài, lệ trạch79, giúp cho điều nhân vậy? Các hạ học rộng nghe nhiều, là 

bậc quân tử tận tụy tu dưỡng trong đạo Nho, biên soạn những cuốn Độc Thư 

Lục và Thiếu Niên Tấn Đức Lục v.v… thảy đều tinh vi, thuần túy, tôi không 

chen vào đâu được, đúng là kim thang80 cho thánh giáo, là khuôn mẫu cho 

bọn hậu sanh. Tuy vậy, những bộ Tiên Chú cho kinh Phật dù đại thể sâu xa, 

hay đẹp, bóng bẩy, trong ấy vẫn có khá nhiều chỗ không thích hợp cho lắm. 

79 Lệ Trạch là chữ trích từ phần Tượng Truyện giải thích quẻ Đoài trong kinh Dịch:   “Lệ trạch, 

 Đoài, quân tử dĩ bằng hữu giảng tập”.  Sách Châu Dịch Chánh Nghĩa giảng:  “Lệ Trạch Đoài: Lệ 

 có nghĩa là tiếp nối với nhau, giống như hai cái đầm thông với nhau, hết sức tràn trề đầy ắp cho 

 nên mới nói ‘Lệ trạch, Đoài’ (hai cái đầm thông với nhau, đó là ý nghĩa được biểu trưng bởi quẻ 

 Đoài). ‘Quân tử dĩ bằng hữu giảng tập’: Đồng môn là Bằng, đồng chí là Hữu. Bằng hữu cùng tụ 

 lại một chỗ, giảng giải, nghiên cứu đạo nghĩa, vui vẻ tột bậc, không gì hơn được nữa” . Do vậy, 

chữ Lệ Trạch thường được dùng với ý nghĩa bạn bè cùng chí hướng tha thiết bảo ban răn nhắc lẫn 

nhau. 

80 Nói gọn của chữ Kim Thành Thang Trì (tức hào sâu như ao nước sôi, thành vững chắc như sắt), 

ở đây được dùng với ý ca ngợi người bảo vệ đạo pháp. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 78 of 274

Câu  “chẳng  che  giấu  tỳ  vết”  chính  là  nói  về  điều  này  vậy,  vì  với  học  vấn, 

kiến địa của các hạ mà sao cũng chẳng thấy được chỗ này? 

Ấy  là  vì  Phật  pháp  là  pháp  siêu  phàm  nhập  thánh,  liễu  sanh  thoát  tử. 

Trong ấy, dù văn hay nghĩa, dù sự hay lý, có những điều giống với thế gian, 

có thể dùng thường tình để suy lường. Có những điều chẳng giống với thế 

gian,  chẳng  thể  dùng  thường  tình  để  suy  lường  được!  Cố  nhiên  Ấn  Quang 

ngu si khôn ví, xuất gia hơn ba mươi năm mà chẳng dám sớ giải kinh điển 

một chữ, một câu nào, vì chính mình chưa minh tâm, đâu thể nào khế hợp 

Phật ý! Cổ nhân chú giải kinh, có vị mười năm hay tám năm chú giải một 

bộ, có vị suốt đời chỉ chú giải một bộ. Còn như các vị Thiên Thai, Hiền Thủ, 

Vĩnh Minh, Ngẫu Ích v.v… thật sự là những vị đã chứng Pháp Thân từ lâu, 

nương theo thệ nguyện hoằng pháp [mà thị hiện giáng sanh], chớ nên đem 

bọn phàm tục thường nhân sánh với các ngài! 

Các hạ nghiên cứu kinh Phật, chưa đầy vài ba năm liền có thể thấu đạt 

tận cùng chỗ sâu xa, huyền áo như thế. Nếu dùng công phu mười mấy năm 

thì đối với mỗi một chữ trong bản chú giải ấy Ấn Quang sẽ lạy một lạy để 

báo ân hoằng kinh, mong cho [bản chú giải ấy] được vĩnh viễn lưu truyền. 

Nay ông đã lầm lẫn coi Quang là người cùng chí hướng và là bạn tri kỷ, lại 

bảo Quang chỉ ra mỗi chỗ chưa thấy đến, nhưng Quang mắt gần như đã mù 

khi vừa sanh ra, chẳng thể đọc tường tận mỗi một điều được, chỉ đành nêu 

đại lược một hai chỗ đã thấy. Nhưng lòng ngu trung chẳng giúp được gì, lời 

cuồng nhàm tai, chỉ có thể giúp đỡ vặt vãnh cho việc nghiên cứu, bàn bạc, 

chưa thể coi là lời bàn luận đích xác quyết định bắt buộc phải noi theo. Xin 

hãy rủ lòng rộng lượng chỉ bảo cho những chỗ sai thì may mắn lắm thay! 

Đức  Như  Lai  giáng  sanh  vào  thời  nào  có  nhiều  thuyết  khác  nhau.  Tuy 

mỗi  thuyết  đều  hợp  lý,  nhưng  xét  đến  cùng,  chẳng  [thuyết  nào]  thích  đáng 

bằng thuyết nói đức Phật giáng sanh vào năm hai mươi bốn đời Châu Chiêu 

Vương  (971  trước  Công  Nguyên).  Bởi  lẽ,  khi  [hoàng  đế]  triều  Hán  nằm 

mộng [thấy người vàng, đem chuyện ấy hỏi ý quần thần], Thông Nhân Phó 

Nghị, Bác Sĩ81 Vương Tôn đã dùng thuyết này để tâu trình, lại còn dẫn sách 

81 Bác Sĩ là một chức quan đã xuất hiện từ thời Chiến Quốc, thường được phong cho những người 

thông thạo một môn học vấn nào đó, nhất là Kinh Học (ngành nghiên cứu về kinh điển). Quan 

Bác Sĩ thường là người thông thạo cổ kim có nhiệm vụ quản thủ văn kiện, hồ sơ, biên soạn trước 

thuật, có khả năng dạy dỗ đào tạo nhân tài. Đời Tần, quan Bác Sĩ chưởng quản mọi sử liệu của 

đất  nước.  Đến  đời  Hán  Vũ  Đế,  do  tôn  sùng  Nho  Học  còn  đặt  ra  chức  Ngũ  Kinh  Bác  Sĩ  nhằm 

nghiên cứu và giảng dạy năm kinh của Nho gia, vai trò quản thủ biên chép sử liệu được giao cho 

Thái Sử. Đến đời Đường, người tinh thông một môn học nào đều được xưng tụng là Bác Sĩ như 

Y Học Bác Sĩ, Toán Học Bác Sĩ (Toán ở đây là bói toán, chứ không có nghĩa là toán học) v.v… 

Đến đời Tống, danh hiệu này mất hẳn tính chất cao quý và chức quan này không còn tồn tại nữa; 

không hiểu sao dân gian bắt đầu gọi những người phục vụ là Bác Sĩ, chẳng hạn những anh bồi rót 

trà trong quán cơm, quán trà được gọi là Trà Bác Sĩ. Thời hiện đại, chữ Bác Sĩ dùng để dịch nghĩa 

học vị Tiến Sĩ (Doctor), còn bác sĩ chữa bệnh được gọi là Y Sinh. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 79 of 274

Châu  Thư  Dị  Ký  để  làm  chứng82.  Nay  Châu  Thư  Dị  Ký  không  còn  thấy 

nữa, nhưng cuộc vấn đáp nơi sân chầu nhà Hán quyết chẳng phải là bịa đặt! 

Huống chi trước thuật Thiền - Giáo các đời phần nhiều đều lấy thuyết này 

làm chuẩn, quyết chẳng nên bỏ qua ý kiến đã được mọi người tuân theo để 

tự lập nghĩa mới, gây thêm nghi ngờ cho người thiếu học thức đời sau. Dẫu 

có một hai bộ sách nói theo kiểu này, nhưng đấy là vì tác giả sẵn chí bảo vệ 

đạo  pháp  nhưng  chưa  đọc  rộng  rãi  các  sách  vở,  cho  rằng  năm  Trang  Công 

thứ bảy83, hằng tinh84 chẳng hiện, ban đêm mà trời sáng như ban ngày, nếu 

không phải đức Phật xuất thế thì ứng với chuyện nào nữa đây? Chẳng biết 

bậc phi thường đản sanh và pháp phi thường được lưu truyền, đều có những 

tướng  lành  phi  thường,  há  phải  chỉ  mình  đức  Như  Lai  mới  có,  còn  các  vị 

Pháp Thân đại sĩ thị hiện thì hoàn toàn không có [những tướng lành ấy] ư? 

Sách Thiền chép khi ngài Nam Nhạc [Hoài] Nhượng85 sanh ra, khí trắng 

ngút trời, quan Thái Sử tâu lên vua rằng đấy chính là điềm lành, còn những 

chuyện chẳng được lưu truyền trong sách vở chẳng biết là bao nhiêu? Nếu 

cứ  định  là  năm  thứ  chín  đời  Trang  Vương  thì  những  người  đời  sau  các  hạ 

82 Theo bộ Tục Tập Cổ Kim Phật Đạo Luận của ngài Trí Thăng soạn vào đời Đường, câu chuyện 

này  được  chép  như  sau:   “Theo  Hán  Pháp  Bản  Nội  Truyện,  vào  niên  hiệu  Vĩnh  Bình  đời  Hán 

 Minh Đế, đêm vua nằm mộng thấy người vàng cao một trượng sáu, quang minh sáng lạ lùng, sắc 

 tướng khôn sánh. Minh Đế ngủ không yên giấc, đến sáng hội họp đông đảo quần thần để đoán 

 điềm mộng. Thông Nhân Phó Nghị tâu rằng: ‘Thần nghe nói ở Tây Vực có vị thần hiệu là Phật, 

 ắt bệ hạ nằm mộng thấy vị ấy’. Quốc Tử Bác Sĩ Vương Tuân cung kính thưa: ‘Thần xét thấy Châu 

 Thư Dị Ký chép: Thời Châu Chiêu Vương có thánh nhân xuất hiện nơi phương Tây’. Thái Sử Tô 

 Do tâu: ‘Sách ấy chép rằng một ngàn năm sau, thanh giáo sẽ lan truyền đến đất này, ắt là bệ hạ 

 mộng thấy vị thần ấy’. Minh Đế tin những lời tâu ấy là đúng, bèn sai Trung Lang Thái Âm, Trung 

 Lang Tướng Tần Cảnh, Bác Sĩ Vương Tuân v.v… mười tám người đi tìm hỏi Phật pháp. Bọn họ 

 đến Thiên Trúc gặp được hai vị sa môn Ca Diếp Ma Đằng và Trúc Pháp Lan, bọn Tần Cảnh bèn 

 cầu thỉnh. Hai vị Ma Đằng là bậc trí huệ thông suốt, chẳng nề hà nhọc nhằn, liền cùng với nhóm 

 Tần Cảnh vượt qua Lưu Sa, đến Lạc Dương”.  

83 Trang Công: Ở đây, chúng tôi ngờ rằng nguyên bản ghi sai chữ này, vì trong phần sau đều ghi 

là Trang Vương. Thời ấy, có rất nhiều vị vua chư hầu có hiệu là Trang Công, nên Trang Công ở 

đây không rõ là vị nào. Hơn nữa, để đối ứng với Châu Chiêu Vương ở câu trên thì phải nói đến 

niên đại của một vị hoàng đế khác của nhà Châu. Do vậy, chúng tôi tin rằng đời vua được nói ở 

đây phải là Châu Trang Vương. Châu Trang Vương làm vua từ năm 697 đến năm 682 trước Công 

Nguyên. Như vậy, năm Châu Trang Vương thứ bảy là năm 690 trước Công Nguyên. 

84 Hằng tinh (Star) gồm những thiên thể có hình cầu hoặc gần như hình cầu có mật độ vật chất rất 

cao, chứa toàn những nhiên liệu đang bốc cháy tạo thành, hành tinh gần quả đất nhất chính là mặt 

trời. Hằng tinh khác với hành tinh (Planet). Hành tinh là những thiên thể xoay quanh một hằng 

tinh và hành tinh không có khả năng tự phát ra ánh sáng, chẳng hạn như Thủy Tinh, Kim Tinh, 

Hỏa Tinh v.v… là hành tinh. 

85 Nam Nhạc Hoài Nhượng (677-744), cao tăng đời Đường, người xứ An Khang, Kim Châu (nay 

là huyện Hán Âm, tỉnh Thiểm Tây), thường được gọi là Đại Huệ thiền sư. Sư xuất gia năm 15 

tuổi, chuyên nghiên cứu Luật Tông, sau tham học với Lục Tổ Huệ Năng, trở thành cao túc của 

Lục Tổ, ở lại hầu thầy suốt mười lăm năm. Sau khi Lục Tổ thị tịch mới sang chùa Bát Nhã thuộc 

Nam Nhạc (Hồ Nam) để hoằng dương thiền học của Huệ Năng vào năm Tiên Thiên thứ hai (713) 

đời Đường Huyền Tông. Đệ tử Sư là Mã Tổ Đạo Nhất cũng là một vị cao tăng nổi tiếng thời ấy. 

Từ dòng Thiền này, về sau đã phát sanh các dòng thiền Lâm Tế, Quy Ngưỡng… và các vị cao 

tăng nổi tiếng như Phổ Hóa, Hoàng Bá… 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 80 of 274

đọc kỹ những sách vở trong nhà Phật sẽ thấy niên đại trước sau đều chẳng 

thể luận cho xuông được. Vì sao vậy? Do Phật sanh sau mà đệ tử Phật và các 

di tích, sự thật về Phật đã có trước. Đã chẳng chịu nói là Phật sanh vào thời 

trước đó mà lại chẳng thể đẩy các sự ấy ra sau; nếu lặng thinh không bàn đến 

thì thôi, hễ bàn đến sẽ trở thành tự mâu thuẫn! Huống chi trong lời tựa dùng 

năm thứ hai mươi sáu đời Châu Chiêu Vương để chú thích!  (Có người nói năm 

 Giáp Dần là năm thứ hai mươi sáu đời Châu Chiêu Vương, nhưng đa số cho là năm thứ 

 hai  mươi  bốn),  trong  kinh  lại  dùng  năm  thứ  chín  đời  Trang  Vương86  để  chú 

thích! Cùng là trước tác của một người, sao lại lập luận ngoắt ngoéo như thế, 

thật tạo trở ngại lớn cho kẻ sơ cơ! Cố nhiên, do các hạ vô ngã, sẵn chí lợi 

người nên tôi không thể không tận hết một chút ngu thành! Tiếc rằng Quang 

không có tánh đa văn nên chẳng thể viện dẫn sách vở để chứng minh, thật 

quá thiếu sót! 

Đối  với  câu   “[Để  ra  vẻ  ta  đây]  là  một  vị  cư  sĩ  thông  hiểu  kinh  điển, 

 người  chú  giải  ưa  dùng  mánh  khóe  viết  sao  cho  câu  văn  phức  tạp,  bóng 

 bẩy”  và hai câu kế tiếp đó trong lời tựa của pháp sư Đế Nhàn dành cho bản 

Di  Đà  Kinh  Tiên  Chú,  những  điều  được  nói  [trong  phần  chú  thích  của  các 

hạ]  không  được  ổn  thỏa,  sát  sao  cho  lắm!  Trong  lời  chú  thích,  [các  hạ]  đã 

dẫn lời Kỷ Đại Khuê: 

 “Kinh  Hoa  Nghiêm  danh  nghĩa  hết  sức  phức  tạp,  nhưng  quả  thật  đầu 

 mối rành mạch, chỉ nên căn cứ theo danh sắc của nguyên bản mà lãnh hội. 

 Ngài  Thanh  Lương  thêm  vào  những  danh  sắc  “hàng  bố,  viên  dung87,  tứ 

86 Không rõ ở đây là do bản in Ấn Quang Văn Sao Tam Biên của Báo Ân Niệm Phật Đường ở 

Cổ Tấn in sai hay sách Tiên Chú ghi sai. Theo đoạn trên, có thuyết cho rằng đức Phật phải giáng 

sanh vào năm Châu Trang Vương thứ bảy là vì dựa trên sự kiện “hằng tinh chẳng hiện, đêm sáng 

như ban ngày”. Không hiểu sao trong câu này lại ghi là “năm Trang Vương thứ chín”. Do không 

có bản Di Đà Tiên Chú trong tay để đối chiếu, chúng tôi xin ghi lại điều này như một điểm tồn 

nghi. 

87 Hàng Bố nói đầy đủ là Thứ Đệ Hàng Bố Môn. Hàng là Hàng Liệt (để theo từng dãy), Bố là Bố 

Trí (xếp đặt). Đây là một thuật ngữ nhằm diễn tả từng giai đoạn địa vị tu tập của Bồ Tát từ lúc sơ 

phát tâm cho đến khi chứng được Phật Quả. Hàng Bố đối lập với Viên Dung. Theo ngài Thanh 

Lương, từ địa vị Bồ Tát tiến đến Phật quả gồm hai môn: 

1) Sơ Hậu Tương Tức (đầu tiên và sau rốt không sai, không khác): Nghĩa là lúc mới phát tâm thì 

đã thành Chánh Giác (đây là nói trên mặt Lý, giống như Lý Tức Phật trong Tông Thiên Thai). Đó 

gọi là Viên Dung Môn. 

2)  Sơ  Hậu  Thứ  Đệ  (Đầu  tiên  và  sau  rốt  theo  thứ  tự):  Tức  là  năm  mươi  hai  địa  vị  tu  chứng  từ 

Thập  Tín,  Thập  Trụ…  cho  đến  địa  vị  Đẳng  Giác  (Thập  Tín  chưa  được  kể  là  Pháp  Thân  đại  sĩ, 

nên thường nói là bốn mươi mốt địa vị Pháp Thân đại sĩ, tức là những địa vị từ Thập Trụ cho đến 

Đẳng Giác Bồ Tát). Phải theo thứ tự mà lần lượt tấn tu nên gọi là Hàng Bố Môn. 

88 Tứ pháp giới chính là vũ trụ quan của Tông Hoa Nghiêm: Toàn thể vũ trụ quy về nhất tâm. Nếu 

quan sát từ trên hiện tượng và bản thể thì có thể chia thành bốn tầng lớp: 

1)  Sự  Pháp  Giới:  Tức  hiện  tượng  giới  sai  biệt.  Sự  có  nghĩa  là  sự  tướng,  Giới  có  nghĩa  là  phân 

biệt, hạn định. Toàn thể các sự vật trong vũ trụ đều do nhân duyên sanh, đều có giới hạn riêng 

biệt cho từng loại, thế tục thường tưởng lầm đó là bản tánh đặc trưng của từng loại, rồi khởi lên 

ý niệm phân biệt đối với từng đối tượng, nên dựa vào tánh chất đặc trưng của từng đối tượng để 

nhận biết sự vật. Đây gọi là “tình kế cảnh” (cảnh do phân biệt, tình cảm, so đo mà có). 

2) Lý Pháp Giới: Tức bản thể giới bình đẳng. Lý là lý tánh. Bản thể của hết thảy vạn vật trong vũ 

trụ là Chân Như, bình đẳng không sai biệt. 

3) Sự Lý Vô Ngại Pháp Giới: Hiện tượng giới và bản thể giới cùng mang quan hệ “cùng là một 

thể,  chẳng  hai,  chẳng  khác”.  Nói  cách  khác,  bản  thể  không  có  tự  tánh,  nhờ  vào  Sự  mà  hiển  lộ 

(thường nói là “Chân Như lý thể tùy duyên biến hiện”, hoặc “Lý do Sự hiển”), dựa vào Sự mà 

nhận  biết  được  Lý  (thường  nói  “Sự  do  Lý  thành”),  do  đây  mà  tỏ  lộ  trọn  pháp  giới  Sự  Lý  viên 

dung vô ngại. 

4) Sự Sự Vô Ngại Pháp Giới: Bản thân hiện tượng giới là tuyệt đối chẳng thể nghĩ bàn, nghĩa là 

hết thảy các pháp đều có Thể, có Dụng; tuy mỗi pháp do nhân duyên mà sanh khởi, nhưng mỗi 

pháp  vẫn  giữ  Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 

tự  tánh  của  nó.  Thoạt  nhìn,  mỗi  Sự  tách  biệt  nhau,  nhưng  81 of 

không  274

một  duyên  nào 

chẳng phải do nhiều duyên hợp thành, mà một duyên cũng giúp cho khắp các duyên khác được 

thành tựu. Vì thế, lực dụng của chúng chồng chéo lẫn nhau, kinh thường diễn tả bằng thuật ngữ 

 pháp giới88, thập huyền89

“trùng trùng duyên khởi”. 

 ” v.v… để bày vẽ,   chồng đệm, dựng nhà  v.v… thật 

89  Thập  Huyền:  Còn  gọi  là  Thập  Huyền  Duyên  Khởi,  Nhất  Thừa  Thập  Huyền  Môn,  gọi  đủ  là 

Thập Huyền Duyên Khởi Vô Ngại Pháp Môn. Mười môn này được lập ra nhằm biểu thị tướng 

trạng của Sự Sự Vô Ngại Pháp Giới. Tông Hoa Nghiêm cho rằng “thông hiểu những nghĩa này sẽ 

thâm nhập được biển huyền diệu của đại kinh Hoa Nghiêm”. Thập Huyền Môn gồm: 

1) Đồng Thời Cụ Túc Tương Ứng Môn (đồng thời đầy đủ tương ứng): Hết thảy hiện tượng cùng 

một lúc tương ứng, cùng lúc viên mãn trọn vẹn. Một với nhiều đều cùng một thể, không phân biệt 

trước sau. Để dễ hiểu ý này, các nhà chú giải thường dùng ví dụ sau: Nước chỉ là một, ý muốn 

của chúng sanh là nhiều pháp, cùng một dòng nước mà có thể đáp ứng đầy đủ các ý muốn khác 

nhau của người dùng như uống, giặt, tắm, rửa, bơi lội v.v… Tất cả những hành động ấy đều có 

thể xảy ra cùng một lúc nhưng nước vẫn đáp ứng trọn vẹn mà các hành động ấy cũng không trở 

ngại nhau. 

2) Quảng Hiệp Tự Tại Vô Ngại Môn (rộng hẹp tự tại vô ngại): Đem đối lập không gian rộng và 

hẹp với nhau thì dường như mâu thuẫn, nhưng từ chỗ đối lập mâu thuẫn ấy lại có thể nhận biết 

chỗ chúng dung nhập nhau. Chẳng hạn như tấm gương có thể thâu nhận hình ảnh của muôn trùng 

sông núi. Muôn trùng sông núi bao la hiện trong tấm gương nhưng chẳng ngăn trở nhau, chẳng 

chồng chất lên nhau, vẫn giữ nguyên hình dáng. 

3) Nhất Đa Tương Tức Tự Tại Môn (một chính là nhiều, nhiều chính là một): Như ngàn ngọn đèn 

cùng thắp, ánh sáng hòa lẫn vào nhau, soi rọi lẫn nhau. 

4) Chư Pháp Tương Tức Tự Tại Môn (các pháp chính là lẫn nhau vô ngại): Một và hết thảy đều 

do cùng một thể mà ra, dung nhiếp lẫn nhau vô ngại. Một ví dụ rất dễ thấy là nước và sóng; sóng 

do nhiều hạt nước hợp thành, sóng lặng lại trở thành nước, nước động lại biến thành sóng. Hoặc 

mây do các hạt nước bốc hơi hợp thành, mây chính là nước, nước biến thành mây. 

5)  Ẩn  Mật  Hiển  Liễu  Câu  Thành  Môn  (ẩn  mật  và  hiển  hiện  đều  cùng  thành  tựu):  Trong  ẩn  có 

hiển, trong hiển có ẩn, giống như mặt trăng về bản thể không thay đổi, nhưng có lúc trăng sáng 

hay trăng mờ là do bị mây che hay không. Mây che thì trăng mờ nhưng tánh sáng vẫn không mất, 

tức là trăng sáng và trăng mờ vẫn cùng một thể. 

6) Vi Tế Tương Dung An Lập Môn (các thứ nhỏ nhiệm chứa đựng lẫn nhau, cùng tồn tại): Đối 

với mỗi một hiện tượng, dùng cái nhỏ đem cái nhỏ bỏ vào cái lớn hay ngược lại mà mọi vật vẫn 

không hư hoại tướng trạng của nó. Kinh Hoa Nghiêm đã diễn tả điều này bằng hình ảnh: Thiện 

Tài đồng tử đi vào khắp các lỗ chân lông trên thân Phổ Hiền Bồ Tát, thấy trong mỗi lỗ chân lông 

có vô lượng vô biên vi trần Phật quốc độ, trong quốc độ có vi trần số đức Phổ Hiền, Thiện Tài lại 

đi vào lỗ chân lông của mỗi vị Phổ Hiền ấy, lại thấy trong ấy có vô lượng vô biên vi trần số Phật 

quốc độ, cứ thế cho đến trùng trùng vô tận. Hoặc nói trong mỗi đầu sợi lông có đủ vi trần số quốc 

độ, có đủ cả chư Phật ba đời v.v… 

7) Nhân Đà La Võng Pháp Giới Môn: Dùng hình ảnh cái lưới kết bằng ngàn viên châu của Đế 

Thích để diễn tả khái niệm này: Mỗi viên châu chiếu rọi bóng của 999 viên châu kia, mà 999 viên 

châu kia mỗi viên đều dung chứa hình ảnh của viên châu này! Lớn vào trong nhỏ, nhỏ vào trong 

lớn chẳng loạn, chẳng hoại một tướng nào. Kinh Hoa Nghiêm thường diễn tả bằng ví dụ: Bồ Tát 

bứt lấy một cõi quăng đi vi trần số cõi Phật nhưng chúng sanh trong cõi ấy vẫn không biết không 

hay; hoặc đem tam thiên thế giới bỏ vào một vi trần, thế giới ấy không chật hẹp không biến dạng, 

hoặc dùng một cây lọng che khắp mười phương vi trần số cõi Phật… 

8) Thác Sự Hiển Pháp Sanh Giải Môn (nhờ vào sự để hiển lộ pháp khiến cho người học lãnh hội): 

Lý thâm diệu có thể nhờ vào sự gần gũi tầm thường để hiển lộ; nhưng sự vật được mượn để hiển 

lý và lý được hiển ấy không hai, không khác. Chẳng hạn nhìn lá rơi, hoa tàn mà ngộ lẽ sanh diệt 

hoặc Thập Nhị Nhân Duyên; hoặc chúng sanh cõi Cực Lạc nhìn vào cây Bồ Đề sẽ liền chứng ba 

thứ Vô Sanh Nhẫn. 

9) Thập Thế Cách Pháp Dị Thành Môn (mười đời khác biệt nhưng đều cùng thành tựu): quá khứ, 

vị lai, hiện tại, trong ba đời ấy mỗi đời đều chia thành ba đời nữa, ba lần ba thành chín, chín đời 

ấy cũng chỉ trong một niệm nên gọi là Thập Thế (mười đời). Mười đời ấy tuy gián cách về thời 

gian, nhưng đều dung nhập lẫn nhau không xen hở. 

10) Chủ Bạn Viên Minh Cụ Đức môn (chủ lẫn bạn đều cùng đầy đủ phẩm đức tròn sáng): Các 

hiện tượng duyên khởi tương quan, lấy một pháp làm chủ thì hết thảy các pháp còn lại là bạn, lần 

lượt làm chủ, làm bạn không xen hở. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 82 of 274

 khiến cho người ta kinh hãi khôn ngằn!”  Chẳng ngờ kiến địa như Hoàng cư 

sĩ90 và các hạ mà lại dẫn những câu ấy để chú thích lời tựa của pháp sư Đế 

Nhàn, khiến cho người thông hiểu đều kinh hãi, lạ lùng, [lại còn] khơi gợi 

cho người đời sau đua nhau chê trách cổ nhân91. Mối tệ ấy thật chẳng nông 

cạn đâu! Vì thế, chẳng thể không nói, chẳng nỡ không nói! 

Trộm  nghĩ:  Đối  với  các  pháp  do  đức  Phật  đã  nói,  nhằm  thích  hợp  cho 

chín pháp giới, những nhà chú giải đời sau ai nấy tùy theo căn cơ của từng 

loại mà lập ngôn nhằm làm lợi cho kẻ sơ cơ. Nếu không chú thích cặn kẽ, 

giải thích ý nghĩa từ ngữ, ý nghĩa lời văn thì sẽ không thể được! Muốn làm 

lợi cho hạng căn cơ lớn lao mà chẳng giảng giải ý nghĩa lớn lao để họ thấu 

hiểu ý Phật thì không thể được! Hai vị đại sư (Thiên Thai Trí Giả và Thanh 

Lương  Trừng  Quán)  mỗi  vị  đều  có  chủ  ý,  chứ  không  phải  là  hai  vị  đều  có 

chỗ đúng, chỗ sai! Vì thế, ngài Thiên Thai giải thích kinh, dùng nhân, duyên 

để  phán  giáo,  [phân  biệt]  Bổn,  Tích,  quán  tâm  sai  khác;  đấy  là  vì  ý  nghĩa 

kinh  sâu  thăm  thẳm,  chẳng  thể  dùng  một  văn  một  nghĩa  để  nói  trọn  hết 

được! Nếu chỉ chấp nhận dựa theo ý nghĩa của từ ngữ, ý nghĩa của kinh văn 

để  giải  thích  kinh  thì  những  văn  nhân  biết  chữ  đọc  sách  trong  cả  thế  gian 

đều  đạo  cao  như  ngài  Thanh  Lương,  tâm  khế  hợp  Phật  tâm;  mà  ngược  lại, 

ngài Thanh Lương là tội nhân phá hoại Hoa Nghiêm bậc nhất! Có lẽ ấy hay 

chăng? Quân tử do một lời mà được coi là trí, do một lời mà bị coi là bất trí, 

há chẳng nên cẩn thận ư? 

Nếu  chỉ  y  theo  ý  nghĩa  kinh  văn  [để  giải  thích  kinh  điển]  thì  câu  nói 

 “đức  Như  Lai  vì  ta  diễn  nói  pháp  môn  Phổ  Nhãn.  Giả  sử  dùng  mực  có  số 

 lượng bằng biển cả, dùng bút chất đống [cao to] như núi Tu Di để viết một 

 môn trong một phẩm, một pháp trong một môn, một nghĩa trong một pháp, 

 một câu trong một nghĩa của pháp môn này vẫn chẳng viết được chút phần, 

 huống là có thể tận hết!”  của tỳ-kheo Hải Vân trong phẩm Nhập Pháp Giới 

của kinh Hoa Nghiêm sẽ trở thành lời nói dối, tự phá hoại kinh Hoa Nghiêm; 

các vị tôn túc thuộc tông Thiên Thai và Hiền Thủ đều là tội nhân trong Phật 

môn hết! Làm sao có thể dẫn lời ông Kỷ Đại Khuê để làm chứng cho được? 

Xét  tới  bổn  tâm  thì  [ông  Kỷ  Đại  Khuê]  cũng  không  phải  là  cố  ý  bài  xích, 

nhưng [ông ta phạm lỗi] dùng tri kiến văn tự thế gian để luận định đại pháp 

xuất thế gian chẳng thể nghĩ bàn! Nguyên do là vì chưa thân cận bậc tri thức 

sáng mắt đến nỗi hoằng pháp lại trở thành báng pháp vậy! 

Tiếp đến, bàn về A Di Đà Kinh Tiên Chú, mới đọc [đoạn đầu],  “Tinh (星

)  chính là tam thiên đại thiên thế giới” , khôn ngăn kinh dị! Lại đọc tiếp phần 

90 Tức ông Hoàng Hàm Chi, pháp danh là Trí Hải. 

91 Pháp sư Đế Nhàn chê những kẻ chú giải kinh điển trong thời ấy do thiếu thực học thường tỏ vẻ 

thông thái bằng cách viết cầu kỳ bí hiểm khiến người đọc sa vào mê lộ, với dụng ý khen ngợi bản 

tiên chú của ông Đinh Phước Bảo gãy gọn, đơn giản, dễ hiểu, thiết thực. Nhưng ông Đinh Phước 

Bảo lại dẫn lời ông Kỷ Đại Khuê chê bai Tổ Thanh Lương khiến cho lời khen của pháp sư Đế 

Nhàn bị phản tác dụng. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 83 of 274

chú giải câu  “quá thập vạn ức Phật độ”  và lời chú giải câu  “tam thiên đại 

 thiên thế giới”  lại khôn ngăn kinh dị! Sao các hạ đã biết thật sự, thật lý, mà 

lại nêu ra những thuyết không tra cứu từ đâu được ấy? Mong rằng trong lần 

xuất bản kế tiếp của cuốn [A Di Đà Kinh] Tiên Chú, hãy gạt bỏ hoàn toàn 

[câu  ấy]  ra  khỏi  đoạn  thứ  nhất  của  phần  Tạp  Ký.  Nếu  không,  hãy  sửa  đổi 

đoạn văn  “Tinh (các ngôi sao) chính là tam thiên đại thiên thế giới”  sao cho 

phù hợp với phần chú giải ở phần sau thì sẽ có ích, không bị tổn hại. Tướng 

lưỡi  của  đức  Như  Lai  che  mặt  đến  tận  mí  tóc  chính  là  tướng  lưỡi  thông 

thường  của  đức  Phật  vốn  được  nói  đến  trong  Tam  Tạng.  Nếu  nhằm  đoạn 

nghi cho chúng sanh căn cơ nhỏ nhoi trong tam giới, [đức Như Lai] bèn hiện 

tướng lưỡi này để biểu thị đức Phật chẳng hề nói dối.  “Che khắp tam thiên 

 đại thiên thế giới”  cũng có thể [hiểu] là nói ví dụ; nhưng nếu bảo hoàn toàn 

chẳng có chuyện ấy thì những nhà chú giải từ trước đến nay đều là hiểu biết 

ngốc nghếch hết cả hay sao? 



Do  kiến  giải  phàm  tục,  ông  Diệp  Tích  Phụng  đọc  sách  này  khen  ngợi 

khôn  cùng,  nhưng  những  vị  thông  đạt  xem  đến  ắt  sẽ  đau  tiếc  than  thở,  nói 

các hạ do tấm lòng cực lực hoằng dương kinh điển, rốt cuộc trở thành những 

lời báng Phật, báng Pháp, báng Tăng. Diệp Tích Phụng là một gã Nho sinh 

đối với huyết mạch ngữ ý của kinh văn vẫn chưa hiểu rõ nên buông tuồng 

không  kiêng  sợ,  cho  là   “những  nhà  chú  giải  kinh  này  thời  cổ  đều  bịa  đặt 

 chẳng tuân theo lẽ thường, vô lý đến cùng cực, thật đáng khiến cho người ta 

 phải cười ồ!”  Ông ta nói lời ấy cũng là lấy tri kiến phàm phu để suy lường 

cảnh giới chẳng thể nghĩ bàn của Như Lai, do hoàn toàn chưa hiểu rõ kinh 

văn mà ra! 

Nay tôi chẳng nề hà phiền toái để giải thích đại lược: Tam thiên đại 

thiên  thế  giới  là  cõi  nước  ngự  trị  của  một  đức  Phật.  Đang  trong  khi  đức 

Thích Ca Như Lai giảng về những chuyện “y báo, chánh báo trang nghiêm 

của  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới,  quang  minh  thọ  lượng  của  Phật  Di  Đà, 

chúng sanh trì danh liền được tiếp dẫn” v.v… ở phương Đông có hằng hà sa 

tam thiên đại thiên thế giới. Trong một thế giới có vị Phật tên là A Súc Bệ, 

một  vị  Phật  trong  thế  giới  khác  tên  là  Tu  Di  Tướng,  cho  đến  một  thế  giới 

[khác nữa] có Phật hiệu là Diệu Âm. Trong số những vị Phật ở hằng hà sa số 

tam  thiên  đại  thế  giới  nơi  phương  Đông,  chỉ  nêu  đại  lược  năm  vị.  Tiếp  đó 

[dùng từ ngữ]  “như thị đẳng”  (giống như vậy) để nêu toàn thể [hồng danh 

những vị Phật ấy] một cách giản lược. Hằng hà sa số các đức Phật, mỗi vị 

đều tự ở trong tam thiên đại thiên thế giới do chính mình làm chủ, nghe đức 

Thích  Ca  nói  bài  kinh  Xưng  Tán  Bất  Khả  Tư  Nghị  Công  Đức  Nhất  Thiết 

Chư  Phật  Sở  Hộ  Niệm  (khen  ngợi  công  đức  chẳng  thể  nghĩ  bàn  được  hết 

thảy chư Phật hộ niệm) này, muốn cho đại chúng trong pháp hội sanh lòng 

tin,  phát  nguyện  tu  trì,  nên  mỗi  vị  đều  ở  tại  cõi  mình  hiện  đại  thần  thông, 

hiện tướng lưỡi rộng dài che khắp tam thiên đại thiên thế giới, nói lời thành 

thật:  “Chúng sanh các ngươi hãy nên tin tưởng bản kinh Xưng Tán Bất Khả 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 84 of 274

 Tư Nghị Công Đức Nhất Thiết Chư Phật Sở Hộ Niệm do đức Thích Ca Mâu 

 Ni  Phật  đã  nói  này”.   Năm  phương  kế  tiếp  đó  đều  giống  như  thế,  còn  bản 

dịch đời Đường thì ghi là mười phương, bất quá nói rộng điều [được thuật] 

đại lược trong bản kinh này; chứ thật ra bản dịch đời Tần chẳng giảm, bản 

dịch đời Đường không tăng. 

Họ Diệp chẳng biết mỗi vị Phật có cõi nước riêng nên cho rằng “những 

phương Đông, Tây… của thế giới này ở mỗi phương đều có hằng hà sa số 

Phật”,  rồi  lo  các  Ngài  va  chạm  nhau,  nhiễu  loạn  sông  núi  khiến  nhân  dân 

không có chỗ để dung thân, và lo lưỡi của chư Phật va đụng nhau không có 

chỗ để đặt lưỡi, thật đáng khiến cho người khác cười rụng răng! Nhưng ông 

ta vẫn dương dương tự đắc nói: “Ta bù đắp chỗ thiếu sót của kinh, sửa đổi 

cho đúng chỗ sai ngoa của tăng chúng. Ba kinh Tịnh Độ từ nay mới có thể 

không còn chỗ nào đáng tiếc nuối!” 

Ba ngàn đức Phật ba đời92 trong thế giới Sa Bà mỗi vị đều có thời gian 

xuất hiện riêng biệt, trước sau chẳng loạn. Một đức Phật ra đời, hết thảy chư 

Phật nếu muốn giúp vị ấy hoằng tuyên pháp hóa, đều chẳng được hiện thân 

Phật.  Vì  thế,  Quán  Âm,  Văn  Thù  v.v…  đều  ẩn  đức  Thập  Lực93,  hiện  thân 

Bồ Tát, giống hệt như một bầu trời không có hai mặt trời, dân không có hai 

vua, đầu mối pháp đạo được quy về một mối. Họ Diệp chẳng biết nghĩa này 

92  Theo  Tam  Kiếp  Tam  Thiên  Phật  Danh  Kinh,  trong  thế  giới  Sa  Bà,  trong  kiếp  Đại  Trang 

Nghiêm (quá khứ), kiếp Hiền (hiện tại) và kiếp Tinh Tú, mỗi kiếp có một ngàn đức Phật ra đời. 

Hiện nay là kiếp Hiền. 

93 Thập Lực (Daśa Balāni), gọi đủ là Thập Chủng Trí Lực, còn gọi là Thập Thần Lực, tức là mười 

món trong mười tám pháp bất cộng của Phật (gọi là Bất Cộng vì chỉ chư Phật mới có, ngay cả 

hàng Đẳng Giác Bồ Tát cũng không có những lực này) gồm: 

1) Xứ phi xứ trí lực: Xứ có nghĩa là đạo lý, tức là Như Lai đối với nhân duyên, quả báo đều biết 

rõ tường tận, chẳng hạn như thiện sẽ được hưởng thiện báo ra sao. Đấy là “tri thị xứ” (biết chỗ 

đúng). Nếu làm ác mà lại hưởng lạc báo thì không thể nào như vậy được, đấy gọi là “tri phi xứ” 

(biết chỗ đúng). Mọi điều như vậy đều cùng biết rõ. 

2) Dị nghiệp thục trí lực (tri nghiệp báo trí lực): Như Lai biết tường tận nghiệp duyên, quả báo, 

chỗ sẽ sanh về của hết thảy các chúng sanh trong quá khứ, hiện tại, vị lai. 

3) Tịnh lự giải thoát đẳng trì đẳng chí trí lực: Như Lai tự tại vô ngại nơi các Thiền Định, thứ tự 

sâu cạn của các món Thiền Định không gì chẳng biết rõ. 

4) Căn thượng hạ trí lực (hay Tri chúng sanh thượng hạ căn trí lực): Đức Như Lai biết rõ rành rẽ 

căn tánh chúng sanh là lợi căn hay hạ căn, đắc quả lớn hay nhỏ. 

5) Chủng chủng thắng giải trí lực: Đức Như Lai biết chúng sanh đủ mọi ưa muốn, thiện ác khác 

nhau, thấy biết trọn khắp đúng như thực. 

6) Chủng chủng giới trí lực: Đức Như Lai đúng như thực biết trọn khắp đủ mọi phạm vi giới hạn 

của các chúng sanh giới. 

7) Biến thú hành trí lực: Trong lục đạo hữu lậu, đức Như Lai biết tường tận những kẻ đi trong 

hữu lậu lục đạo sẽ về đâu, biết người đi trong Niết Bàn vô lậu sẽ về đâu. 

8) Túc trụ tùy niệm trí lực: Đức Như Lai biết túc mạng của hết thảy chúng sanh trong vô lượng vô 

biên kiếp. 

9) Sanh tử trí lực: Do thiên nhãn đức Như Lai biết rõ đúng sự thực lúc chết, lúc sống của chúng 

sanh cũng như các nghiệp chướng, quả báo trong những kiếp số ấy. 

10) Lậu tận trí lực: Đức Như Lai vĩnh viễn trừ sạch các lậu, tập khí, đúng như thực biến trọn khắp 

các lậu, các tập khí của chúng sanh. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 85 of 274

mà các hạ vẫn bị ông ta mê hoặc thì những người bị ông ta mê hoặc sẽ nhiều 

lắm, nhiều đến hằng hà sa số. Tiếc thay! 

Phần Tạp Ký, nơi hàng thứ nhất trong trang thứ hai, hai chữ  “tinh cầu”  

nên bỏ đi. Trang mười lăm, câu  “phi thị toán số chi sở năng tri”  (chẳng thể 

tính toán mà biết được số)  (lời chú giải ghi: nhiều đến nỗi không kể xiết), ý nghĩa 

tuy rõ ràng nhưng chưa giảng rõ ý nghĩa của chữ [“toán số”]. Toán số (算數)

là   “toán  kế  chi  số”   (con  số  do  tính  toán  mà  có),  tức  là  những  con  số  một, 

mười, trăm, ngàn, vạn, ức, triệu, kinh, tỷ, cai, nhưỡng, cấu, giản, chánh, tải94 

ở  phương  này.  Trong  kinh  Phật  thì  như  trong  phẩm  A  Tăng  Kỳ  của  kinh 

Hoa Nghiêm đã nói tới một trăm bốn mươi con số, “vô lượng, vô biên” cũng 

nằm trong số ấy. Vì thế, ngài Ngẫu Ích nói:  “A Tăng Kỳ, Vô Lượng, Vô Biên 

 đều là danh xưng của các con số, quả thật là vô lượng của hữu lượng. Do 

 đã là tên gọi của các con số nên là hữu lượng (có hạn lượng), nhưng trong 

 kinh  quả  thật  nêu  chung  chung  số  lượng  nhiều  không  thể  kể  xiết  nên  đấy 

 chính là vô lượng của vô lượng95”.  

Trong cuốn Quán Thế Âm Kinh Tiên Chú, dưới câu  “nhĩ thời Vô Tận Ý 

 Bồ Tát” (lúc ấy, Vô Tận Ý Bồ Tát)   nên thêm lời chú giải rằng:  “Nhĩ (爾)  là 

 lúc này, lúc ấy. ‘Nhĩ thời’ là lúc đã nói xong phẩm Diệu Âm Bồ Tát” . Hàng 

thứ mười tám nơi trang mười sáu (hàng thứ hai chữ nhỏ), chữ Xúc (觸) bị viết 

sai thành Thương (觴). 

Phần  Tạp  Ký  trong  Tâm  Kinh  Tiên  Chú,  nơi  trang  thứ  hai,  các  hàng 

mười một, mười hai, mười ba, mười bốn,  “bản Tâm Kinh được khắc trên đá 

 thời  [Thanh]  Cao  Tông  (Càn  Long),  câu  chú  không  giống”.   Câu  chú  khác 

nhau  là  do  năm  đầu  đời  Cao  Tông,  lạt-ma  Chương  Gia96  đem  các  bài  chú 

trong Đại Tạng Kinh dịch ra theo cách tụng niệm thông dụng của các lạt-ma 

Mông Cổ, đặt tên là Mãn Mông Phiên Hán Hợp Bích Đại Tạng Toàn Chú. 

Chữ Mãn, chữ Mông Cổ, chữ Phiên97 [chúng ta] đều chẳng biết đọc, ngay cả 

chữ Hán tuy biết, nhưng có khi phải dùng hai chữ, ba chữ, bốn chữ để viết 

94 Đây là tên những con số theo lối đếm thời cổ, do không có chữ tương đương nên chúng tôi chỉ 

phiên âm tên gọi, chúng được liệt kê theo nguyên tắc số sau lớn gấp mười lần số trước. 

95 Vô lượng của hữu lượng: Nghĩa là con số vô lượng ấy vẫn có thể tính đếm được, vì Vô Lượng 

là  một  trong  140  con  số  được  kể  trong  phẩm  A  Tăng  Kỳ,  tuy  rất  lớn  vẫn  có  thể  tính  được.  Vô 

lượng của vô lượng nghĩa là một con số cực lớn, không hạn lượng, không cách nào tính đếm hình 

dung được. 

96 Vị Chương Gia Lạt Ma được nói ở đây là vị Chương Gia Hô Đồ Khắc Đồ đời thứ ba, có tên là 

Nhã Tất Cát Đa (1716-1786). 

97 Phiên là từ ngữ chỉ chung các sắc dân sống ở phía Tây Trung Hoa, nhưng ở đây được dùng để 

chỉ chữ Tây Tạng. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 86 of 274

vào một chỗ98. Nếu chẳng hướng đến người Mông Cổ và người Tây Tạng để 

học  [cách  đọc]  sẽ  chẳng  thể  đọc  được,  dẫu  đọc  cũng  không  đúng  cách. 

Nhưng  từ  đời  Hán  đến  đời  Tống  hơn  một  ngàn  năm,  người  dịch  kinh  nếu 

chẳng phải là bậc Pháp Thân thị hiện thì cũng là bậc trượng phu anh liệt siêu 

quần bạt tụy, há đều chẳng thông hiểu chú ngữ ư? Bất tất phải sanh tâm tôn 

sùng, coi trọng bản dịch của ngài Chương Gia, nghĩ là kỳ lạ, đặc biệt; đấy 

chính  là  bỏ  điều  được  mọi  vị  thánh  cùng  cho  là  đúng  để  giữ  lấy  điều  chỉ 

được một vị hiền nhân cho là đúng, há có nên chăng? 

Kim Cang Kinh Tiên Chú, nơi trang thứ mười ba, trong hai dòng chín 

và mười:  “Bốn câu kệ xưa nay nói không giống nhau”.  Di Lặc là đấng Bổ 

Xứ, dùng những câu như  “không có ngã tướng”  v.v… để đáp chính là đối 

bệnh cho thuốc, như trong nhà Thiền bất luận hỏi đến nghĩa nào đều chỉ về 

lẽ hướng thượng! Nếu nói ngài Di Lặc đã đáp trọn hết nghĩa lý của bốn câu 

kệ  thì  đấy  chính  là  tri  kiến  của  kẻ  đứng  ngoài  cửa!  Trung  Phong  quốc  sư 

nói:   “Đối  với  câu  “thọ  trì  nãi  chí  tứ  cú  kệ  đẳng”  trong  kinh  này,  trước  từ 

 ngữ “tứ cú kệ” phải có hai chữ “nãi chí” (cho đến), phía sau phải có một 

 chữ “đẳng” (vân vân). [Câu này] ý nói chưa thể thọ trì trọn vẹn bài kinh, 

 hoặc [chỉ thọ trì được] hơn nửa quyển, hoặc gần được nửa quyển, cho đến 

 tối  thiểu  là  bốn  câu  hoặc  một  câu” .  Câu  nói  này  của  ngài  Trung  Phong  là 

cách giải thích kinh văn hết sức thông suốt, nhưng các vị chú giải từ trước 

đến  nay  thường  hiểu  hạn  hẹp  chữ  “Kệ”  không  phải  là  văn  xuôi.  Họ  chẳng 

biết ở Tây Vực, kinh tiếng Phạn được viết theo hàng ngang, thường sắp xếp 

bằng cách lấy ba mươi hai chữ làm chuẩn. Vì thế, [cổ thư] ghi nhận số chữ 

trong kinh Hoa Nghiêm là  “có mười vạn bài kệ” , chứ không phải cả bộ kinh 

đều  là  kệ!  Lại  còn  bất  luận  văn  tự  nhiều  hay  ít,  hễ  cứ  giảng  trọn  hết  một 

nghĩa thì được coi là một Kệ, chứ không phải là ngoài kinh văn ra, chỉ nói 

đến bốn câu [kệ] mà thôi! Nếu hiểu chữ “kệ” là kệ tụng thì [thọ trì] trọn bài 

kinh  chẳng  có  công  đức,  chỉ  có  bài  kệ  này99  mới  có  công  đức!  Há  chẳng 

phải là báng Phật, báng Pháp, báng Tăng ư? Chỉ nội sáu chữ đơn giản  “nãi 

 chí  tứ  cú  kệ  đẳng”   này  đã  chứa  trọn  bao  nhiêu  [ý  nghĩa  của]  muôn  quyển 

98 Do chữ Phạn đa âm trong khi tiếng Hán đơn âm nên đôi khi phải dùng nhiều chữ Hán để mô 

phỏng  âm  đọc  một  chữ  Phạn.  Chẳng  hạn  trong  bài  chú  Nhất  Thiết  Như  Lai  Toàn  Thân  Xá  Lợi 

Bảo Khiếp Ấn, để diễn tả cách đọc chữ Sdriya (âm Phạn chỉ có hai âm), bản tiếng Hán đã phải 

dùng đến bốn chữ “tất đát rị dã” và ghi chú nhỏ bên cạnh, “hợp tam”, tức là khi đọc phải dồn cả 

ba chữ đầu thành một chữ, đừng đọc tách rời ra). Do không có âm tương ứng, ngay cả cách đọc 

thần chú của người Tây Tạng cũng không diễn tả trung thành Phạn âm; ví dụ như họ đọc Vajra 

thành Ben-za. Người Mông Cổ hầu như không phát âm được âm H nên họ đọc Aum Mani Padme 

Hum thành Um Ma Ni Pe Me Khun. Tuy thế, tín tâm là quan trọng nhất, dẫu chú đọc không đúng 

âm, nhưng hành nhân thọ trì với niềm tin mãnh liệt, giữ giới thanh tịnh sẽ được cảm ứng. Chúng 

tôi đã từng nghe một đạo hữu kể là vị ấy rất siêng trì chú Đại Bi, cũng đạt được một số cảm ứng. 

Sau này, khi đọc sách Mật Tông bằng tiếng Anh, liền chuyển sang trì tụng theo đúng âm tiếng 

Phạn theo kiểu Latin hóa thì do tâm phân biệt sợ âm đọc sai sót, đã không còn nhiếp tâm được 

nữa. Khi trở lại trì chú Đại Bi theo cách phiên âm thông dụng theo tiếng Hán thì do tâm đã khởi 

lên phân biệt, cũng không hề được cảm ứng gì! 

99 Tức bài  “Nhược dĩ sắc kiến ngã, dĩ âm thanh cầu ngã…”  trong kinh Kim Cang. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 87 of 274

kinh  luận  rồi!  Những  kẻ  văn  chương  lừng  lẫy  một  thuở  mà  vẫn  chẳng  biết 

làm như thế nào! Kinh Phật há thể nói dễ dàng ư? 

Tứ Thập Nhị Chương Kinh Tiên Chú trang thứ chín, hai dòng mười và 

mười một, đối với câu “tam thế chư Phật cập vô niệm vô trụ”  (chữ Trụ 住 bị 

viết sai thành chữ Nhậm 任),  vô tu, vô chứng chi giả”  hãy nên y theo cách 

giải  thích  của  ngài  Ngẫu  Ích:   “Tam  thế  chư  Phật”   là  y  theo  quả  vị  trong 

Tạng Giáo.  “Vô niệm trụ tu chứng”  là nói về những bậc từ Sơ Trụ trở lên 

trong Viên Giáo. Nếu không, sẽ đẩy bậc đứng đầu xuống hàng chót, đưa bậc 

chót lên hàng đầu! Dẫu có thể cưỡng nói cho hợp lý, rốt cuộc vẫn oan uổng 

tạo khẩu nghiệp! Kinh Phật há có thể chỉ chấp vào cách giải thích từ ngữ mà 

giải thích được hay chăng? Trang thứ mười sáu, dòng thứ mười  (hai hàng chú 

 thích  chữ  nhỏ),  “trưởng  giả  như  mẫu”   (người  lớn  tuổi  hơn  thì  coi  như  mẹ) 

(chữ Mẫu 母 bị viết sai thành Nữ 女). Lại trong hàng mười tám, chữ  “công 

 tào”   (攻曹)  nên  giảng  là   “nguyên  soái”   (người  suất  lãnh)  thì  ý  nghĩa  của 

kinh sẽ tự rõ ràng vì phần kinh văn tiếp đó ghi là  “công tào nhược chỉ, tùng 

 giả  đô  tức”   ([nếu]  ngăn  được  người  thống  lãnh,  thì  những  kẻ  đi  theo  đều 

ngưng  nghỉ).  Do  vậy,  Công  (攻)  là  công  năng,  Tào  (曹)  chính  là  “tào  bối” 

(曹輩:  lũ,  bọn  ngươi);  công  năng  của  cả  bọn  đều  quy  về  một  mình  người 

thống lãnh, nên mới nói “nguyên soái” là “công tào”.100 

Phật Di Giáo Kinh Chú, trang mười bảy, dòng thứ năm, nên giảng chữ 

“đạo”  (導)  trong  từ  ngữ  “thiện  đạo”  (善導:  khéo  dẫn  dắt)  là  dẫn  dắt  đi 

đường vì câu kinh văn tiếp đó là  “đạo nhân thiện đạo”  (導人善道), đạo (道)

là  con  đường  vậy,  [“đạo  nhân  thiện  đạo”]  tức  là  “dẫn  đi  trên  con  đường 

lành”. Nếu người dẫn đường chỉ cho con đường chánh mà kẻ nghe không đi 

thì chẳng phải là lỗi của người dẫn đường. Kinh gọi đức Phật là “đại đạo sư” 

(大導師) đều là vì dẫn người khác đi trên con đường chánh mà đặt tên như 

vậy. 

Vu  Lan  Bồn  Kinh  Chú,  trang  bốn,  dòng  thứ  mười  sáu  (hai  dòng  chữ 

nhỏ),  “thoạt đầu tôi trộm cho là tên của đạo sĩ” , chữ Thiết (竊: trộm) bị viết 

sai thành chữ Cùng (窮: cùng tận). 

Cao Vương Quán Thế Âm Kinh Chú, phần Tạp Ký trang một, dòng thứ 

mười ba: “Vân Thê đại sư gánh vác pháp đạo, rất sợ đời sau vô tri nên ra 

 sức  biện  định  kinh  này  là  ngụy  tạo,  cho  nên  nói  như  vậy.  Chứ  không  phải 

 ngài Vân Thê chưa hề đọc những sách như Pháp Uyển Châu Lâm v.v… mà 

100 Để dễ theo dõi lời phê bình của Tổ Ấn Quang, chúng tôi xin trích dẫn nguyên văn đoạn kinh 

ấy như sau:  “Hữu nhân hoạn dâm bất chỉ, dục tự đoạn âm. Phật vị chi viết: ‘Nhược đoạn kỳ âm, 

 bất như đoạn tâm. Tâm như công tào, công tào nhược chỉ, tùng giả đô tức. Tà tâm bất chỉ, đoạn 

 âm hà ích?”  (Có người mắc thói dâm dục không ngăn dứt được, muốn tự cắt bộ phận sinh dục. 

Đức Phật bảo với người ấy: “Nếu cắt bộ phận sinh dục thì chẳng bằng đoạn dứt cái tâm. Tâm như 

người thống lãnh, nếu ngăn được người thống lãnh thì những kẻ đi theo đều ngưng nghỉ. Tà tâm 

chẳng ngưng dứt, cắt bộ phận sinh dục có ích gì?”)

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 88 of 274

 mạo muội nói như thế” . Kinh này không có văn lý gì cả, [lời biện định của 

ngài Vân Thê] quả là lời luận đích xác. [Kẻ nào tụng trì kinh này] được công 

đức  [thì  công  đức  ấy]  đều  thuộc  về  công  đức  của  danh  hiệu  Phật,  Bồ  Tát. 

Niệm  những  danh  hiệu  ấy  có  thể  tiêu  nghiệp  chướng,  tăng  phước  huệ.  Bồ 

Tát thuận theo cái tâm tầm thường của chúng sanh nên truyền dạy kinh này 

trong mộng. Nếu là bậc chuyên môn nghiên cứu Phật học thì đã có Đại Tạng 

Kinh, cần gì phải dốc sức nơi kinh này? Xưa nay có rất nhiều kinh do trong 

mộng cảm được thần truyền dạy, nhưng đều chẳng dám lưu thông vì rất sợ 

những kẻ xằng bậy bịa đặt, khơi nên đầu mối ngụy tạo, cắt đứt thiện căn của 

những người chỉ biết đạo nghĩa Nho giáo, chưa hiểu Phật pháp sâu xa  (tức là 

 họ sẽ nói “kinh Phật đều là do người đời sau ngụy tạo”). Vì thế Nhân Hiếu Hoàng 

Hậu nhà Đại Minh101 (hoàng hậu của [hoàng đế] Vĩnh Lạc) mộng cảm được 

Phật  nói  kinh,  tức  Đệ  Nhất  Hy  Hữu  Đại  Công  Đức  Kinh.  Trong  thời  Vĩnh 

Lạc,  [kinh  này]  được  nhập  tạng,  đến  năm  ba  mươi  (1765)  đời  Thanh  Cao 

Tông, vâng theo chiếu chỉ, lấy kinh ấy ra khỏi tạng để ngăn ngừa chuyện bịa 

đặt. Vì thế, phiên dịch kinh Phật ắt phải tuân phụng chiếu chỉ. 

Trong dịch trường (đạo tràng dịch kinh), có vị dịch Phạn văn, có vị Dịch 

Ngữ, có vị Hồi Xuyết  (tiếng của Tây Phương đa phần nói ngược, nên cần phải đảo 

 lại, như Ba La Mật là Bỉ Ngạn Đáo, phải viết lại cho đúng thứ tự là Đáo Bỉ Ngạn - đến 

 bờ  bên  kia),  có  vị  Chứng  Nghĩa,  có  vị  Nhuận  Văn102.  Tăng  -  tục  tham  gia 

phiên dịch, ít là mấy người, nhiều thì mấy chục người; vị Nhuận Văn đều do 

vị quan quyền cao chức trọng đương thời đảm nhiệm. Nghiêm túc như thế, 

chẳng để cẩu thả, qua quýt chút nào, vậy mà Nho sinh vô tri đời sau còn nói 

kinh Phật đều là do Tăng chúng ăn trộm, chế biến từ học thuyết Lão - Trang 

mà  có,  huống  là  lưu  thông  những  kinh  thật  sự  mờ  mịt  chẳng  rõ  lai  lịch  ư? 

Muốn [lưu thông] kinh này mà mong những kinh được phiên dịch [từ Phạn 

bản] do phương Tây truyền đến chẳng bị nghi ngờ, há chẳng khó khăn lắm 

ư? 

101 Nhân Hiếu Văn Hoàng Hậu chính là vợ chánh của Minh Thành Tổ (Châu Lệ), họ Từ, quê ở 

Hào Châu, là con gái của khai quốc công thần Từ Đạt. Bà được vua Minh Thái Tổ hỏi cưới cho 

hoàng tử Yên Vương Châu Lệ năm 15 tuổi. Bà nổi tiếng là người nhân đức, ôn hòa, hiếu hạnh, 

rất được lòng Mã Thái Hậu. Khi Yên Vương làm phản đoạt ngôi của anh là Kiến Văn Đế (Châu 

Doãn  Văn),  xưng  đế,  lấy  niên  hiệu  là  Vĩnh  Lạc,  bà  được  phong  làm  Hoàng  Hậu.  Bà  mất  năm 

Vĩnh Lạc thứ năm (1407), thọ được 46 tuổi. Vua hết sức thương tâm, không bao giờ lập Hoàng 

Hậu  nữa,  phong  tặng  bà  thụy  hiệu  Nhân  Hiếu  Từ  Ý  Thành  Minh  Trang  Hiến  Phối  Thiên  Tề 

Thánh Văn Hoàng Hậu. 

102 Vị dịch Phạn văn sẽ cầm nguyên bản tiếng Phạn đọc lên cho những người cùng dịch dò theo 

những bản Phạn vốn có để đảm bảo không bị sai sót thiếu tiếng Phạn nào trong nguyên bản, vị 

Dịch Ngữ sẽ dịch những câu ấy sang tiếng Hán cho vị Bút Thọ chép lại. Vị Hồi Xuyết sẽ kiểm 

bản  dịch  nháp  ấy  để  sửa  đổi  thứ  tự  cho  đúng  với  cú  pháp  tiếng  Hán.  Vị  Chứng  Nghĩa  sẽ  kiểm 

nhận bản dịch trung thành với nguyên bản, không diễn tả sai lạc ý kinh luật luận, đồng thời thêm 

vào những chỗ người dịch ngữ đã bỏ sót hay sửa đổi những câu văn dịch tối nghĩa. Vị Nhuận Văn 

gọt giũa lời văn sao cho bóng bẩy, trang nhã, nhưng không mất ý nghĩa hoặc thay đổi ý nghĩa của 

lời dịch ban đầu. Do đó, vị Nhuận Văn vừa phải có tài văn chương vừa thông hiểu kinh điển. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 89 of 274

Các hạ chú giải kinh này hãy nên trình bày rõ tấm lòng “bảo vệ chúng 

sanh, bảo vệ pháp đạo đức Phật” của ngài Vân Thê, đừng nên nói ngài Vân 

Thê phạm sai lầm khi sửa đổi cho đúng những điều sai lầm thì đôi đàng đều 

được tốt đẹp. Vân Thê, Ngẫu Ích là những vị đại đạo sư thời Mạt Pháp, là 

bậc  gương  mẫu  thật  sự.  Mong  hãy  nhìn  vào  thời  kỳ  các  ngài  trước  tác  mà 

thấu hiểu chỗ dụng ý trong lòng các ngài thì pháp gì, chuyện gì cũng đều tự 

có thể khế cơ lẫn khế lý vậy! 

Trong Phật Kinh Tinh Hoa Lục, trang ba mươi sáu, dòng thứ chín,  “Vị 

 Tằng Hữu Kinh” . Mười hai bộ kinh là những đặc điểm chung của hết thảy 

các kinh. Có kinh trọn đủ cả mười hai bộ103, có kinh ít hơn, chỉ gồm một hai, 

ba,  bốn,  năm  bộ.  Mười  hai  bộ  vừa  nói  đó,  gọi  theo  tiếng  Hán  là  Trường 

Hàng, Trùng Tụng, Thọ Ký, Cô Khởi Tụng, Vô Vấn Tự Thuyết, Nhân Quả, 

Thí  Dụ,  Bổn  Sự,  Bổn  Sanh,  Phương  Quảng,  Vị  Tằng  Hữu,  Luận  Nghị. 

Trong ấy, ba bộ loại Trường Hàng, Trùng Tụng, Cô Khởi Tụng được lập ra 

dựa theo kinh văn, chín thứ kia đều ước theo nghĩa mà lập danh. Bộ loại Vị 

Tằng  Hữu  ghi  chép  những  chuyện  đại  thần  biến  chẳng  thể  nghĩ  bàn  của 

Phật, Bồ Tát. Kinh này104 cũng do nghĩa ấy mà đặt tên như vậy, chứ không 

phải là một trong mười hai bộ kinh. 

Trang bốn mươi, dòng thứ sáu, nhân - duyên - pháp - nghiệp của mười 

giới trong kinh Phạm Võng đều bị [sao chép] điên đảo, sai lầm, lộn xộn, tra 

lời  chú  giải  của  các  hạ  thì  có  hay  không  đều  bất  nhất!  Những  phần  [được 

ghi]   “sao  lục  từ  sách  Phạm  Võng  Kinh  Hợp  Chú105”   thì  [trong  phần]  Sát 

giới   (dòng  thứ  mười  ba),  Phương  Tiện  Sát   (thiếu  mất  chữ  Sát),  dòng  mười  bốn, 

mười lăm, [theo thứ tự đúng thì phải là] Sát nhân, Sát duyên, Sát pháp, Sát 

nghiệp,  sao  lại  viết  là  Sát  nghiệp,  Sát  pháp,  Sát  nhân,  Sát  duyên?  Nhân  là 

phát  ra  cái  tâm  giết  ấy.  Duyên  là  những  phương  tiện  giúp  cho  chuyện  giết 

chóc được thành tựu; chẳng hạn như bày mưu định kế, mài dao, pha thuốc 

103 Bộ ở đây có nghĩa là thể loại, thể tài. “Thập Nhị Bộ Kinh” tức mười hai thể loại thường được 

dùng trong kinh Phật. 

104 Bản kinh được nhắc đến ở đây vốn có tên là Vị Tằng Hữu Nhân Duyên Kinh. 

105 Bộ Hợp Chú được nói ở đây chính bộ Phạm Võng Kinh Hợp Chú (bảy quyển) do Tổ Ngẫu 

Ích viết. Tác phẩm này có tên đầy đủ là Phạm Võng Kinh Tâm Địa Phẩm Hợp Chú. Sách được 

ngài Đạo Phưởng giảo chánh và cho in vào năm Sùng Trinh thứ 10 (1637). Bản chú giải này rất 

đặc sắc, được coi như bản chú giải kinh Phạm Võng độc đáo nhất do Tổ chú trọng đến Vô Tác 

Giới Thể. Ngài đưa ra bảy ý nghĩa của giới thể (Tánh, Nhân, Duyên, Thể, Tướng, Kỳ, Quả), lập 

ra mười môn để giải thích giới tướng: Tùy văn thích nghĩa (dựa theo kinh văn giải thích ý nghĩa), 

tánh giá trọng khinh (phân định giới tướng ấy là tánh giới hay giá giới, nặng hay nhẹ), thất chúng 

giản liệu (phân định giới ấy tùy theo bảy chúng, tức là người phạm giới sẽ bị kết tội nặng hơn nếu 

là chúng xuất gia), đại tiểu đồng dị (sự khác biệt giữa giới tướng Đại Thừa và Tiểu Thừa), thiện 

thức khai giá (khéo biết mở, đóng, tức biết luận theo lý, theo sự để biện định có phạm giới hay 

là không), dị thục quả báo (quả báo sẽ kết thành sớm hay muộn), quán tâm lý giải, sám hối hành 

pháp, tu chứng sai biệt và tánh ác pháp môn. Khi giảng kinh Phạm Võng tại Bồ Đề Lan Nhã (Sài 

Gòn) vào năm 1968, pháp sư Diễn Bồi đã dựa chủ yếu vào lối diễn giải của Tổ Ngẫu Ích để giảng 

giải.  Bài  giảng  kinh  Phạm  Võng  của  hòa  thượng  Diễn  Bồi  đã  được  hòa  thượng  Trí  Minh  dịch 

sang tiếng Việt với nhan đề Phạm Võng Kinh Bồ Tát Giới Bổn Giảng Ký. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 90 of 274

v.v… Pháp là cầm dao, kiếm, thuốc độc đi giết. Nghiệp là đoạn mạng kẻ ấy 

(tức  kẻ  bị  giết),  chuyện  giết  chóc  đã  thành.  Phàm  sự  gì  đã  thành  đều  nhất 

loạt gọi là Nghiệp. Thứ tự trước - sau, sâu - cạn, thân - sơ, theo đúng thứ tự 

chẳng loạn. Sao các hạ tự lập quy cách để dời chuyển như vậy? Hai giới Sát 

và  Dâm  thì  các  hạ  đặt  theo  thứ  tự  là  Nghiệp,  Pháp,  Nhân,  Duyên,  còn  tám 

giới kia lại đều đặt theo thứ tự là Nhân, Nghiệp, Pháp Duyên! 

Trong  giới  Vọng  Ngữ,  dưới  phần  Duyên  của  Vọng  Ngữ  có  chú  thích 

rằng  “sao chép trọn vẹn từ sách [Phạm Võng Kinh] Hợp Chú”.  Sao lại lược 

bỏ  bốn  chữ   “để  hiển  thánh  đức” [của  sách  Hợp  Chú]?  Cần  phải  biết  rằng 

[kẻ  phạm  giới  vọng  ngữ  bằng  cách  đối  với]   “các  thứ  oai  nghi:  tới,  lui,  cử 

 động, đứng yên, nói năng, im lặng, đủ mọi phương tiện đều là vì muốn làm 

 cho  người  khác  sẽ  nói  là  “ta  đã  chứng  thánh  quả” ,  nên  nói  là   “để  hiển 

 thánh  đức”.   Bỏ  đi  bốn  chữ  ấy  sẽ  chẳng  tỏ  rõ  bổn  tâm  [của  kẻ]  vọng  ngữ 

muốn phô trương màu mè, làm dáng vậy. Đoạn kinh văn này vốn không sai 

lầm,  nhưng  lời  [giảng  của  sách]  Hợp  Chú  lại  hết  sức  rõ  ràng.  Há  nên  trái 

nghịch kinh, trái phản lời chú giải, tự lập chương trình hay chăng? Nếu một 

điều thì có thể coi là viết lầm, chứ cả mười điều đều như thế, há có phải là 

viết lầm ư? 

Phàm sao lục kinh luận của Phật, của Tổ, thì đầu tiên là sao lục kinh, rồi 

đến luận, cuối cùng mới sao lục trước thuật của phương này. Với kinh luận 

lại cần phải sao lục kinh Đại Thừa trước tiên, kế đó là Tiểu Thừa, chớ nên 

đảo lộn thứ tự trước sau, như thánh chỉ và cáo thị chẳng thể đảo lộn thứ tự 

được. Trong một bộ chẳng thể liệt kê như thế, thì trong một môn nhất quyết 

chẳng thể không y theo cách này để trình bày. Nếu không, sẽ khiến cho kẻ 

vô tri đều coi thường kinh Phật mà bậc đại thông gia sẽ chê là [người viết 

chú giải] chẳng biết pháp. 

Hơn  nữa,  trong  phần  chú  giải  kinh  Phạm  Võng  [của  Tổ  Ngẫu  Ích]  về 

giới Vọng Ngữ, đối với câu   “tiền nhân lãnh giải”  thì chữ  “tiền nhân”  chỉ 

cho đối tượng [nhận lãnh lời nói dối], tức là vì kẻ ấy [mà người phạm giới 

Vọng Ngữ] thốt ra lời nói dối,  “lãnh giải”  là người ấy nghe lời nói dối đã 

lãnh  hội,  hiểu  rõ.  Nếu  chẳng  lãnh  ngộ,  hiểu  rõ  thì  nghiệp  vẫn  chưa  thành; 

lãnh  ngộ,  hiểu  rõ  thì  nghiệp  đã  thành!  Nay  ông  sửa  thành   “sử  nhân  lãnh 

 giải”  (khiến cho người ấy nhận lãnh, hiểu rõ) thì chưa biết người ấy có hiểu 

hay không? Trong giới thứ mười cũng giống như thế. 

Thêm nữa, theo nguyên văn của giới thứ mười:  “Nhược Phật tử tự báng 

 Tam  Bảo,  giáo  nhân  báng  Tam  Bảo,  báng  nhân,  báng  duyên,  báng  pháp, 

 báng nghiệp, nhi Bồ Tát kiến ngoại đạo cập dĩ ác nhân nhất ngôn báng Phật 

 âm thanh, như tam bách mâu thích tâm”  (Nếu Phật tử tự báng Tam Bảo, dạy 

người khác báng Tam Bảo, nhân phỉ báng, duyên phỉ báng, pháp phỉ báng, 

nghiệp  phỉ  báng,  nhưng  Bồ  Tát  nghe  âm  thanh  của  một  câu  báng  Phật  do 

ngoại đạo và kẻ ác [thốt ra], [sẽ cảm thấy] giống như ba trăm mũi mâu đâm 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 91 of 274

vào tim), ông bèn rút gọn là  “Bồ Tát kiến nhân báng Phật như dữ thích tâm”  

(Bồ  Tát  thấy  người  báng  Phật  như  bị  đâm  vào  tim)   (Lời  chú  giải  ghi:  “Chữ 

 Dữ予106  đọc âm giống như chữ Dữ 與”), hãy sửa cho đúng phần đã lược bỏ đi. 

Ngẫu Ích đại sư chứng Pháp Thân đã lâu, thừa nguyện tái lai, học vấn, 

kiến địa, hành trì, đạo đức như Ngài chẳng những ít thấy trong đời Mạt Pháp 

mà ngay trong thời Phật pháp hưng thịnh dưới đời Tùy - Đường, cao nhân 

như  rừng,  nếu  [Ngài  sống]  ngay  trong  thời  ấy  vẫn  thuộc  loại  Đại  Sĩ  xuất 

quần bạt tụy chẳng thể nghĩ bàn! Phàm những trước thuật của Ngài đều khế 

lý lẫn khế cơ; các hạ hãy nên buông xuống cái tâm chỉ chấp vào sự giải thích 

văn  tự,  hãy  lắng  lòng  nghiên  cứu  đến  cùng  tận  để  thấu  hiểu  thì  niềm  vui 

pháp hỷ sẽ riêng khế hợp nơi tâm mà chẳng thể nào mở miệng kể cho người 

khác biết được! Vì sao vậy? Do những gì đạt được đều mất cả rồi, đều quy 

về chỗ vô sở đắc rồi! 

Chùa  Pháp  Vũ  có  Minh  Nam  Tạng  (Vĩnh  Lạc  Nam  Tạng)  và  Thanh 

Tạng  (Càn  Long  Đại  Tạng  Kinh),  lại  có  rất  nhiều  những  kinh  sách  mới  in 

[đã  thỉnh]  từ  những  chỗ  khắc  kinh  ở  Dương  Châu,  Ninh  Ba,  nhưng  người 

phát  tâm  đọc  khá  ít,  một  là  vì  ít  người  thật  sự  phát  Bồ  Đề  tâm,  hai  là  vì 

người thật sự có học vấn, có thiên tư ít ỏi, đáng tiếc thay! 

Cuối  phần  Đàm  Quỷ  (nói  về  chuyện  quỷ  thần),  đối  với  chuyện  Mục 

Chương  A107,  lời  phán  định  của  các  hạ  tuy  hay,  nhưng  xét  ra  chưa  phải 

là  thật  nghĩa.  Nay  tôi  chẳng  tiếc  khẩu  nghiệp  để  giải  thích  đại  lược.  Mục 

Chương A suy nghĩ, xử sự không gì chẳng phải là ác, đến lúc lâm chung biết 

trước lúc mất, từ biệt mọi người rồi ngồi mà mất. Người ấy trong đời trước 

đã  tu  trì  lớn  lao,  sức  Định  Huệ  sâu  xa,  cho  nên  đời  này  tuy  mê  muội  tạo 

nghiệp, luận theo đời này ắt phải đọa thẳng vào địa ngục A Tỳ, chịu khổ đến 

hết  kiếp,  nhưng  do  ác  nghiệp  đời  này  chưa  chín  muồi,  thiện  căn  đời  trước 

tỏ lộ. [Do vậy], vẫn có thể nương vào sức lành đời trước, tận lực tu trì Tịnh 

nghiệp,  nương  theo  Phật  từ  lực  vãng  sanh  Tây  Phương,  chẳng  phải  thọ  ác 

báo  của  những  ác  nghiệp  đã  tạo  trong  đời  này.  Nếu  không  biết  nghĩa  này, 

vẫn noi theo nghiệp y như cũ thì khi thiện nghiệp đời trước đã hết, ác nghiệp 

đời này sẽ lại phát hiện, nỗi khổ ấy chẳng thể nào diễn tả được! 

106 Ở đây, khi rút gọn lời trích từ bản Phạm Võng Kinh Hợp Chú, ông Đinh Phước Bảo đã viết sai 

chữ Mâu (矛: cái mâu, cái giáo) thành chữ Dữ (予: cho). 

107  Mục  Chương  A  (1782-1856),  tự  là  Tử  Phác,  hiệu  Hạc  Phưởng,  thuộc  cánh  quân  Cờ  Viền 

Lam của quân đội Mãn Châu. Đỗ Tiến Sĩ năm Gia Khánh thứ 10 (1805), giữ nhiều chức vụ quan 

trọng,  được  cử  vào  Quân  Cơ  Xứ  dưới  thời  Đạo  Quang.  Do  khéo  nịnh  nọt  nhà  vua,  nên  được 

phong chức Tào Vận Tổng Đốc, coi về thủy binh và giao thông đường thủy nhiều tỉnh Bắc Trung 

Hoa. Khi cuộc chiến tranh Nha Phiến nổ ra, để lấy lòng vua, họ Mục đã quy tội và cách chức các 

vị trung thần như Lâm Tắc Từ, Đặng Đình Trinh. Khi Hàm Phong lên ngôi, vua xét án cũ, tái sử 

dụng Lâm Tắc Từ, đồng thời kết tội Mục Chương A “bảo vệ địa vị, tham đắm vinh hoa, hại người 

hiền, phá đất nước” đuổi về làm dân, vĩnh viễn không được tham gia triều chánh. Về sau, họ Mục 

bị bệnh chết. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 92 of 274

Trong  đời  này,  do  người  lành  mắc  họa,  kẻ  ác  hưởng  phước,  phàm  phu 

chẳng biết túc nghiệp trong đời trước bèn nói nhân quả sai lầm, báo ứng hay 

bị lẫn lộn! Người có Tha Tâm Túc Mạng Thông thấy [nhân quả báo ứng] tơ 

hào chẳng sai, tình lẫn lý đều ổn thỏa. Cái chết tốt lành của Mục Chương A 

chẳng phải là do may mắn! Dương Kế Thịnh chết oan khuất chẳng phải là 

bất hạnh! Ai nấy đều có nhân trước và quả sau, ấy là do được đền đáp hay 

phải trả nợ mà thành khác biệt. Đạo báo ứng có nhiều loại chẳng phải chỉ có 

một, chẳng thể dùng đời này để phán đoán được! 

Vì  thế,  kinh  dạy  rõ  ba  thứ  quả  báo.  Ba  thứ  quả  báo  là  Hiện  Báo,  Sanh 

Báo  và  Hậu  Báo.  Hiện  Báo  là  đời  này  làm  thiện,  tạo  ác,  đời  này  sẽ  hưởng 

phước  hay  mắc  họa.  Đây  chính  là  điều  phàm  phu  trong  thế  gian  đều  thấy 

cùng biết được. Sanh Báo là đời này làm thiện, tạo ác, đời sau hưởng phước, 

mắc họa. Phàm phu trong thế gian tuy chẳng thấy biết được, nhưng đại lực 

quỷ thần, thiên tiên vẫn có thể thấy biết được! Hậu Báo là đời này làm thiện, 

tạo  ác,  đến  đời  thứ  ba,  hoặc  bốn,  năm,  sáu,  bảy  đời  sau,  hoặc  mười,  trăm, 

ngàn,  vạn  đời,  hoặc  đến  vô  lượng  vô  biên  Hằng  hà  sa  số  kiếp  mới  hưởng 

phước  hay  mắc  họa.  Nếu  ba,  bốn,  năm  đời  và  mười  trăm  ngàn  đời,  có  lẽ 

thiên tiên còn thấy được, chứ đến năm, sáu, bảy, tám vạn kiếp, đạo nhãn của 

bậc  Thanh  Văn  vẫn  còn  thấy  được.  Nếu  đến  vô  lượng  vô  biên  Hằng  hà  sa 

kiếp thì nếu chẳng phải là Ngũ Nhãn viên minh của đức Như Lai sẽ chẳng 

thể thấy được! 

Nương  theo  các  pháp  môn  khác,  cậy  vào  tự  lực  để  đoạn  Hoặc  chứng 

Chân liễu sanh thoát tử, phần nhiều đều chỉ gieo thiện căn phước huệ, chẳng 

thể cao dự dòng thánh. Vương Thập Bằng, Tô Đông Pha, Hoàng Đình Kiên, 

Tăng Lỗ Công v.v… đều là những vị cao tăng xuất chúng chót vót trong đời 

trước, nhưng đời này đã kém hơn đời trước, đời sau lại chẳng biết kết cục sẽ 

như thế nào? Nghĩ đến đây, đúng là đau lòng, ứa lệ, thở dài sườn sượt! Nếu 

chẳng  phát  phẫn  chuyên  tu  một  pháp  “cậy  vào  Phật  từ  lực  vãng  sanh  Tịnh 

Độ” thì là xong rồi! 

Ấn Quang cuồng vọng vô tri, phụ lòng ông yêu mến nồng hậu, hôm Ba 

Mươi  tháng  Sáu  nhận  được  lá  thư  thứ  tư,  liền  muốn  phúc  đáp,  nhưng  do 

vướng bận bởi chuyện của người khác, cũng như do ban đêm chẳng thể viết 

lách được nên lần khân mãi đến ngày mồng Hai nhận được lá thư thứ năm, 

bèn quên mình kém hèn, vung bút viết thư bừa bãi, cũng biết là gai mắt nhã, 

[toan] cậy vào lá thư này để biểu lộ lòng ngu thành, thích đáng hay không, 

mong hãy rủ lòng sáng suốt xét soi  (Mồng Năm tháng Bảy năm Dân Quốc thứ sáu - 

 1917) 

Ấn  Quang  mục  lực  quá  suy,  Đại  Tạng  Kinh  chữ  to  còn  chẳng  thể  đọc 

được,  trước  thuật  của  các  hạ  chữ  quá  nhỏ,  chẳng  dám  xem  nhiều,  chỉ  tùy 

tiện  mở  đọc  mà  thôi.  Vì  thế,  thuận  theo  những  gì  mình  thấy  được  mà  nêu 

lên, tính chung lại thì trong hai mươi phần vẫn chưa xem được một phần. Về 

việc soạn lời tự để tỏ rõ ý nghĩa [của từng tác phẩm] hãy nên cậy bậc danh 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 93 of 274

nhân. Ấn Quang chôn sống ngoài hải đảo, lại còn thiếu học vấn, vô đạo đức, 

bút  cùn,  lời  quê,  làm  sao  nêu  tỏ  những  điểm  sâu  mầu  cho  được?  Do  vậy 

chẳng dám vâng mạng, xin rủ lòng tha thứ. Tướng lưỡi Như Lai có ý nghĩa 

vô tận, do mục lực không đủ và do gấp rút nên chỉ luận [đại lược] như thế. 

54. Thư trả lời cư sĩ Đinh Phước Bảo (thư thứ sáu) 

Hôm  qua  nhận  được  thư  và  Bát  Triều  Toàn  Thi,  cảm  tạ  khôn  cùng! 

Trộm nghĩ Ấn Quang là một ông Tăng phàm tục thô lậu ở đất Bắc, đối với 

đạo  pháp  nhà  Phật  trọn  chẳng  đạt  được  gì,  dẫu  có  bàn  nói  thì  đa  phần  là 

cuồng vọng, chẳng bị trách tội là đã may mắn quá rồi! Nào kham khen ngợi 

quá  lố  như  thế,  cảm  thấy  hổ  thẹn  cùng  cực!  Quang  đời  trước  lắm  tội  lỗi, 

sanh ra liền mắc bệnh mắt, trong suốt sáu tháng gào thét khóc lóc, trừ lúc ăn 

ngủ  ra,  trọn  không  lúc  nào  không  khóc  gào.  May  nhờ  thiện  căn  đời  trước, 

còn được thấy mặt trời và kinh Phật thật may mắn quá! Bản chú giải của các 

hạ  kích  thước  chữ  quá  nhỏ,  nhất  loạt  chẳng  dám  xem!  Một  phần  hai  mươi 

[như đã nói trong lá thư trước] là một phần này đem chia thành mười phần, 

trong phần Tạp Ký chiếm đến tám chín phần, lời chú giải chỉ chiếm một hai 

phần mà thôi. Chỉ lấy phần này xem đại lược, chứ hoàn toàn chưa đọc trọn 

một  trương.  Các  hạ  giữ  tấm  lòng  khiêm  hư  như  thế,  nào  phải  đợi  người 

quáng mắt trình bày mỗi điều, ắt sẽ đúng đúng, sai sai, không điều gì chính 

mình chẳng biết rõ! 

Hoàng cư sĩ biết lỗi mạnh mẽ sửa đổi, có thể là bậc tận tụy tu tập thực 

tiễn, là bậc anh hùng trong Nho môn, làm kim thang cho Phật pháp. Kính vì 

pháp  môn  và  chúng  sanh  mà  chúc  mừng,  pháp  vận  sẽ  thông  suốt,  đã  có 

người chế ngự những kẻ lấn hiếp [Phật giáo]! Trong lá thư trước đã nói đến 

Tấn Đức Lục rồi, tôi không nhàn rỗi, làm sao [tìm thấy] có [điểm nào] lầm 

lạc  [trong  cuốn  sách  ấy]  cho  được?  Bát  Triều  Toàn  Thi  tuy  tôi  không  đọc 

được, nhưng sẽ trân trọng cất giữ vì một là để làm kỷ niệm, hai là dùng để 

tra cứu. 

Ma  Ha  Bát  Nhã  chỉ  cho  kinh  Bát  Nhã  được  nói  đến  trong  thời  thứ  tư 

[của năm thời đức Phật thuyết pháp]. Nói chia chẻ ra thì có tám bộ, nhưng 

tám bộ ấy đều là các hội108 trong bộ Bát Nhã sáu trăm quyển. [Do vậy], nói 

chung  chỉ  có  kinh  Đại  Bát  Nhã  mà  thôi!  “Hoa  Nghiêm  hải  không”   (Kinh 

Hoa  Nghiêm  như  biển  cả,  như  hư  không)  [nghĩa  là]  một  bộ  kinh  Hoa 

Nghiêm vượt trỗi các kinh, lý bao trùm các kinh, gồm vô lượng pháp môn, 

chỉ rõ Nhất Chân pháp giới, ví như biển cả chứa đựng khắp các dòng nước, 

108 Những bản kinh mang tên Bát Nhã trước thời ngài Huyền Trang chỉ là các hội hoặc một phần 

của các hội trong kinh Đại Bát Nhã, chẳng hạn hội thứ 10 Bát Nhã Lý Thú Phần, đã được ngài Bồ 

Đề Lưu Chí dịch với tên gọi là Thật Tướng Bát Nhã Ba La Mật Kinh, ngài Kim Cang Trí dịch là 

Kim Cang Đảnh Du Già Lý Thú Bát Nhã Kinh, ngài Bất Không dịch là Đại Nhạo Kim Cang Bất 

Không Tam Ma Da Kinh…. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 94 of 274

dường như hư không mênh mông chứa đựng muôn hình tượng. Vì thế gọi là 

 “hải không”.  

Hơn nữa, những pháp được nói trong kinh Hoa Nghiêm chính là pháp để 

thành Phật ngay trong một đời này. Dù đã thành Phật, bất quá là đích thân 

chứng được tâm tánh vốn sẵn có mà thôi, chứ trọn chẳng đạt được pháp nào. 

Vì  thế,  kinh  Lăng  Nghiêm  nói:   “Viên  mãn  Bồ  Đề  quy  vô  sở  đắc”   (Bồ  Đề 

viên mãn quy về chỗ không có gì để đạt được); Tâm Kinh nói:  “Dĩ vô sở đắc 

 cố, Bồ Đề Tát Đỏa nãi đắc cứu cánh Niết Bàn”  (Do không có gì để đắc nên 

Bồ  Tát  bèn  đắc  Niết  Bàn  rốt  ráo);  kinh  Kim  Cang  nói:   “Diệt  độ  nhất  thiết 

 chúng sanh dĩ, thật vô chúng sanh đắc diệt độ giả”  (Diệt độ hết thảy chúng 

sanh  rồi  nhưng  thật  sự  chẳng  có  chúng  sanh  nào  được  diệt  độ).  Đó  gọi  là 

 “Không - Hữu chẳng lập, một đạo thanh tịnh”.  Do vậy, gọi là  “hải không”.  

Tôi thấy biết thô lậu như thế, chẳng biết các hạ nghĩ sao? 

Mồng  Chín  tháng  này,  Trung  Hoa  Thư  Cục  gởi  đến  ba  cuốn  Linh  Học 

Tùng Chí, tức là báo ra vào ba kỳ 3, 4, 5, do vậy bèn đọc đại khái. Thấy tạp 

chí ấy dạy người sửa lỗi hướng lành, bàn cặn kẽ về sanh tử luân hồi, có lợi 

ích lớn lao cho kẻ không tin nhân quả và chấp trước tà vạy rằng không có ba 

đời. Còn phần nói về Phật pháp và Quán Âm, Văn Thù, Phổ Hiền giáng đàn 

chỉ dạy, đều là do những linh quỷ hoàn toàn chẳng biết gì về Phật pháp giả 

danh. Trong số báo thứ tư, cõi trời gồm hai mươi bốn thừa như trong “Phật 

giáo” do [linh quỷ mạo danh] Văn Thù Bồ Tát dạy, và thứ tự của hai mươi 

bốn  địa  vị  trong  Phật  giáo  do  [linh  quỷ  mạo  danh]  Phổ  Hiền  Bồ  Tát  giảng 

dạy đều là nói nhăng nói cuội! 

Còn kinh Phật Đảnh Hỗn Nguyên là do [bọn linh quỷ] ăn trộm ý nghĩa 

từ Kim Cang Kinh, Tâm Kinh ngụy tạo ra. Dẫu trong kinh ấy những lời lẽ 

phần nhiều trích từ kinh Phật thật sự, nhưng cũng chớ nên lưu truyền thọ trì 

vì tà - chánh xen tạp, giống như bỏ chất độc vào món ăn ngon, chẳng dùng 

để đỡ đói được! Vô Lượng Độ Sanh Kinh càng là thứ nói năng mù quáng. 

Trộm  sợ  các  hạ  tín  tâm  chân  thật,  thiết  tha,  cũng  xem  kinh  này  giống  như 

Cao Vương Kinh rồi vì đó sẽ tán dương, lưu thông thì hoại loạn Phật pháp, 

khiến chúng sanh bị lầm lạc, nghi ngờ, tội lỗi chẳng nông cạn đâu! Đã mạo 

nhận là tri kỷ của ông, nào dám chẳng trình bày đại lược lời lẽ của kẻ cắt cỏ, 

đẵn củi để ngăn ngừa hậu hoạn “vì thiện tâm mà chuốc lấy ác quả” hay sao? 

Các hạ đã ghi tên gia nhập làm hội viên hạng ba của họ, chỉ nên bảo họ 

chú trọng nêu tỏ những chuyện “sửa ác, hướng thiện và hiếu - đễ - trung - 

tín - lễ - nghĩa - liêm - sỉ, kiêng giết, kiêng dâm, giữ phận khiêm cung, ghìm 

mình khiêm nhượng, đừng làm các điều ác, vâng làm các điều thiện” v.v… 

Vô thượng diệu đạo của đức Như Lai há những đàn cơ thỉnh linh tiên có thể 

tuyên dương diễn thuyết được chăng? Giác Minh Diệu Hạnh Bồ Tát, Tướng 

Quốc  Vương  Định  Cửu  đều  do  [có  kẻ]  cầu  cơ  [mà  giáng  xuống  dạy  đạo], 

nhưng đều nghiêm ngặt răn cấm cầu cơ. Hãy nên lấy đó làm khuôn thước! 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 95 of 274

Lời luận định của ông Kỷ Văn Đạt về cầu cơ rất có đạo lý, ông ta cho 

rằng đàn cơ giả nhiều thật ít109, người thông đạt, bậc sáng suốt hãy nên kính 

nhi viễn chi, chớ nên chuyên dốc sức vào nơi ấy để rồi bị bọn tiểu quỷ, tiểu 

thần mê hoặc. Như trong bài Tạp Toản thứ chín của Linh Học Tùng Chí số 

thứ ba, ông Thạnh Thành thuật chuyện “hồn người sống giáng cơ” như sau: 

Cha  ông  ta  một  bữa  nọ  đốt  bùa  thỉnh  tiên,  cơ  lay  chuyển  mạnh  mẽ,  vẽ  hai 

vòng tròn và một vạch đứng trên mâm cát suốt hai tiếng đồng hồ chứ không 

viết gì khác. Cha ông ta bảo những người hiện diện nơi đàn cầu cơ là do họ 

chẳng nghiêm túc khiến thần bị chọc giận. [Mọi người] sụp lạy liên tiếp, [cơ 

bút] vẫn vẽ như cũ, mọi người đều sợ hãi. Chợt [trong đám] người nhà, có 

người từ Đơn Gia Kiều trở về nói: “Phía dưới gầm cầu có một gã gánh phân 

nằm mê mệt bên đường, miệng lẩm bẩm rì rầm, tình trạng giống như bị bệnh 

ngặt nghèo, hãy mau đi cứu, sợ để lâu không kịp nữa!” Cha ông ta liền đốt 

bùa tống tiễn [thần tiên] rồi đi ra xem thì thấy gã gánh phân đã tỉnh, cho biết: 

“Tôi  nằm  mộng  thấy  đến  một  chỗ  nọ,  hương  đèn  sáng  choang,  mọi  người 

hướng về phía tôi sụp lạy. Tôi không biết đáp ứng ra sao bèn vẽ trên mâm 

hai cái thùng với một cây đòn gánh của tôi để chỉ cho họ biết, bọn họ càng 

sụp  lạy  nhiều  hơn,  kính  cẩn  nhiều  hơn.  Tôi  chẳng  biết  làm  thế  nào,  cứ  vẽ 

đi lại cái hình tả nghề nghiệp của tôi mà thôi!” Ông Thành tự nói: “Do vậy 

lòng thành tin tưởng vào chuyện cầu cơ ngày càng tăng hơn!” 

Tôi  nói:   “Lòng  thành  tin  tưởng  [vào  chuyện  cầu  cơ]  của  ông  Thạnh 

 Thành  là  chỉ  biết  tiến  mà  không  biết  lùi!”   Ôi!  Thỉnh  tiên  mà  người  gánh 

phân  giáng  đàn,  vẽ  đòn  gánh  thùng  phân  chẳng  biết  bao  nhiêu  lượt!  Nếu 

không có người từ cầu trở về, chắc [đại chúng trong đàn cầu cơ ấy] sẽ nói 

cái hình vẽ đó có biết bao điều huyền diệu, sợ rằng đấy là do tiên thánh chỉ 

dạy ý chỉ huyền áo:  “Chấp vào giữa sẽ quán thông tất cả, chấp vào đôi bên, 

 nhưng dùng cái ở giữa!”  chắc chắn chẳng dám ức đoán rằng: “Đây là thùng 

phân, đòn gánh!” Đến khi gặp “tiên nhân gánh phân” nói toạc ra thì hình vẽ 

ấy chẳng đáng một đồng! Suốt nửa ngày miệt mài cầu khẩn gã gánh phân, 

khôn ngăn hổ thẹn, bàng hoàng! Vì thế, cần biết rằng: Thật sự có chân tiên, 

nhưng kẻ giả danh lại chẳng phải chỉ là gã gánh phân mà thôi! Người trí do 

chuyện này mà ngộ. 

Quang  tính  nửa  tháng  sau  sẽ  đi  qua  chỗ  khác,  độ  hơn  một  tháng  sẽ  trở 

về.  Lúc  về  chắc  sẽ  đi  vòng  sang  Thượng  Hải,  sẽ  đến  quý  cục  gặp  gỡ  một 

phen để thưa hỏi, học lấy những điều lợi ích. Mong từ nay đừng gởi thư đến 

nữa để khỏi bị lạc mất! ( Ngày Mười Hai tháng Bảy năm Dân Quốc thứ bảy - 1918) 

109 Trong lá thư gởi cho cư sĩ X… của Ấn Quang Văn Sao Tăng Quảng Chánh Biên, quyển một, 

Tổ Ấn Quang đã dẫn lời nhận định của ông Kỷ Văn Đạt (Kỷ Quân):  “Cầu cơ đa phần là linh quỷ 

 giả vờ. Tôi cùng anh là Thản Nhiên hầu cơ bút, tôi làm được thơ nhưng viết chữ xấu. Khi tôi hầu 

 cơ bút thì thi từ mẫn tiệp, chữ viết nguệch ngoạc. Thản Nhiên hầu cơ bút thì thi từ tầm thường, 

 chữ viết ngay ngắn, cứng cỏi. Quỷ giả mạo cổ nhân, hỏi đến những điều bí hiểm, sâu kín trong 

 những tác phẩm của cổ nhân, bèn bảo niên đại quá lâu, không còn nhớ được. Do vậy, biết không 

 phải là thật!“

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 96 of 274

55. Thư trả lời cư sĩ Đinh Phước Bảo (thư thứ bảy) 

Cách biệt mấy tháng, mong ngóng thật sâu. Vừa nhận được thư gởi đến 

cùng với hai bản chú giải kinh như gặp được pháp nhan, cảm kích, hổ thẹn 

tột  cùng.  Quang  do  nghiệp  chướng  sâu  nặng,  mắt  gần  như  mù  từ  lúc  mới 

sanh, tuy thường luôn sám hối, nghiệp vẫn như cũ. Kính cẩn đem hai bài tựa 

cuốn Phổ Hiền Hành Pháp Kinh đọc một lượt, [thấy] lời tựa của Đại Tâm có 

thể nói là dùng cái tâm tự lập, lập người, làm chuyện tự lợi, lợi tha, giải trừ 

mười điều nghi, nêu rõ mười điều lợi ích, đây đâu phải chỉ là bài tựa cho các 

[bản  chú  giải]  kinh  của  các  hạ  mà  chính  là  lời  tựa  chung  cho  [những  tác 

phẩm] các bậc hoằng kinh xưa nay. Nào ngờ trung châu có vị vĩ nhân như 

thế! Một chữ  “phẩm”  cuối cùng dường như không ổn thỏa lắm, tuy không 

cố ý ngấm ngầm dùng trộm, nhưng đừng dùng theo cách này, sẽ mạo phạm 

hình thức của kinh, hãy nên đổi thành lời tựa chung. Lời Bạt của ông Độn 

Căn xét về ý nghĩa thì hết sức đề cao, nhưng dựa theo Tông, theo Giáo, hai 

đằng đều chẳng hợp, nhưng cũng không có quan hệ lớn lao chi lắm, hãy bỏ 

mặc đấy! 

Trong  lời  tựa  của  các  hạ,  phần  đầu  dẫn  lời  của  Diễn  Tông  có  thể  nói 

là lời bàn luận chẳng thể gạt bỏ được, cuối cùng dẫn câu nói của họ Hồ đủ 

thấy cái tâm hướng theo lẽ chánh. Sau này nhìn lại bây giờ, cũng giống như 

bây  giờ  nhìn  lại  thuở  trước.  Giữ  được  cái  tâm  “sợ  thuở  mai  sau”  thì  trọn 

chẳng  đến  nỗi  nghịch  kinh,  phản  cổ,  chuốc  lấy  tiếng  chê  cười  trong  tương 

lai. Phàm chú giải kinh Phật, phải có con mắt riêng; chớ nên dùng cảnh giới 

phàm phu để suy lường cảnh giới vi diệu chẳng thể nghĩ bàn của đức Như 

Lai.  Như  các  ông  Kỷ  Đại  Khuê,  Diệp  Tích  Phụng  v.v…  do  vì  lẽ  này  mà 

hoằng pháp rốt cuộc biến thành báng pháp, khôn ngăn tiếc nuối vậy! Những 

điều khác do mục lực chẳng thể kham nổi nên đều chẳng dám đọc. 

Thêm nữa, những danh tướng Đại Thừa và Tiểu Thừa trong kinh giống 

nhau rất nhiều; giải thích kinh Đại Thừa chớ nên dẫn những nghĩa trong kinh 

Tiểu Thừa để giảng giải. Như trong phần Niệm Thiên ở cuối pháp Lục Niệm 

thì Tiểu Thừa niệm những vị trời ở Dục Giới, Sắc Giới v.v… còn Đại Thừa 

thì niệm Đệ Nhất Nghĩa Thiên, Đại Niết Bàn Thiên. Nếu với kinh Đại Thừa 

mà  dẫn  nghĩa  Tiểu  Thừa  để  giải  thích  sẽ  trở  thành  hoại  loạn  kinh  tông110, 

chớ nên không cẩn thận! Chỉ do một nghĩa này, những điều khác có thể suy 

ra được!  (Ngày Hai Mươi Sáu tháng Mười năm Dân Quốc thứ bảy - 1918) 

Quang hiện đang đả thất, xin đừng gởi thư đến. Dẫu có chuyện cần phải 

bàn bạc cũng nên đợi tới tháng Ba năm sau. Nếu gởi thư đến trước tháng Ba, 

nhất quyết chẳng vâng mệnh phúc đáp, xin hãy từ bi lượng thứ. 

Một pháp Niệm Phật hãy nên lấy kinh luận Tịnh Độ làm chuẩn. Chúng 

sanh đời Mạt nghiệp nặng chướng sâu, tu Quán theo Quán Kinh vẫn khó thể 

110 Tông là những điều được đề cao trong một bộ kinh, tức giáo pháp chủ yếu của một bộ kinh. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 97 of 274

thành  tựu!  Do  vậy,  chư  Tổ  của  Liên  Tông  phần  nhiều  đều  chuyên  lấy  Trì 

Danh làm pháp tu chủ yếu vì Trì Danh dễ dàng, hễ niệm liên tục bèn vãng 

sanh.  Phương  pháp  nhiếp  tâm  có  nhiều  thứ,  chứ  chẳng  phải  một,  tùy  theo 

căn khí của mỗi người mà áp dụng sẽ tự được lợi ích. Nếu xét tới pháp thiết 

yếu nhất, nói chung chẳng pháp nào hơn được tám chữ  “nhiếp trọn sáu căn, 

 tịnh niệm tiếp nối”  của đức Đại Thế Chí. 

Pháp  môn  Niệm  Phật  tam-muội  của  Đại  Tâm  tuy  mỗi  mặt  đều  có  chỗ 

thấy  biết  thông  suốt,  nhưng  chẳng  thể  dùng  để  dạy  khắp  mọi  người  vì  hạ 

căn chẳng thể tu được, còn thượng căn tuy có thể tu nhưng không bắt buộc 

phải dùng phương pháp này! Trong nhan đề của sách, chữ Phật viết nguệch 

ngoạc, cổ quái, đủ thấy người ấy trong xử sự hằng ngày chưa thể chí thành 

khẩn thiết đối với Phật! Phàm những thói quen xấu như vậy hãy nên tận lực 

ngăn ngừa! 

Lưu  Diễn  Tông  viết  về  sáu  mươi  lăm  sức  chẳng  thể  nghĩ  bàn  của  kinh 

Pháp Hoa, có thể nói đã thâm nhập chỗ u viễn sâu xa của Pháp Hoa, nhưng 

lại đem mỗi một điều so sánh với Tịnh Độ để luận định hơn - kém, quả thật 

chẳng thấu hiểu pháp môn Quyền Thật của đức Như Lai, chỉ có thể lợi lạc 

những căn tánh như các vị Nam Nhạc, Thiên Thai trở lên, còn những ai thấp 

hơn đều bị thuyết ấy cắt đứt thiện căn vãng sanh Tây Phương! Sách ấy tuyệt 

đối chớ nên lưu thông. Nếu lưu thông tuy có thể làm cho con người tôn kính, 

tin  tưởng  Pháp  Hoa,  nhưng  lại  khiến  cho  hết  thảy  những  ai  không  hiểu  rõ 

giáo lý Quyền - Thật sẽ bởi đó mà miệt thị Tịnh Độ chẳng tu! Tịch Quang 

Tịnh Độ  “đương xứ tức thị” (chính là ở ngay nơi đây), chỉ có một mình đức 

Phật  là  có  thể  chứng  trọn  vẹn;  bậc  Đẳng  Giác  Bồ  Tát  vẫn  là  Phần  Chứng, 

huống gì những người khác? Nay đem sự thấy biết, pháp chứng ngộ của bậc 

Đăng Địa, Đăng Trụ111 giao cho phàm phu đảm nhiệm, há có nên chăng? 

Trong  hội  Hoa  Nghiêm,  bậc  đã  chứng  bằng  với  chư  Phật  rồi  mà  vẫn 

được  [Phổ  Hiền  Bồ  Tát]  dạy  cầu  vãng  sanh.  Nay  đối  với  kẻ  trọn  đủ  Hoặc 

nghiệp lại dạy họ bỏ Di Đà Tịnh Độ để tu Sa Bà Tịnh Độ của đức Bổn Sư! 

Tấm lòng quả thật là rộng lớn, to tát, nhưng cái hại ấy chẳng thể nói cho hết 

được! Phàm cõi An Dưỡng nơi Sa Bà vốn là cõi Thật Báo Tịch Quang  (Thật 

 Báo và Tịch Quang vốn là một cõi. Ước theo quả báo cảm được thì gọi là Thật Báo. Ước 

 theo lý được chứng thì gọi là Tịch Quang. Tịch Quang không có tướng, Thật Báo đầy đủ 

 những  tướng  trang  nghiêm  mầu  nhiệm  chẳng  thể  nghĩ  bàn  nhiều  như  số  lượng  vi  trần 

 trong  Phật  sát  hải.  Tuy  vốn  đủ  trang  nghiêm  của  các  cõi  nhiều  như  số  vi  trần,  nhưng 

 vốn  là  một  pháp  chẳng  lập.  Tuy  một  pháp  chẳng  lập,  nhưng  lại  đầy  đủ  trang  nghiêm, 

 như gương sáng trọn chẳng có một vật, nhưng hễ Hồ đến Hồ hiện, giống như thể của Hư 

 Không tuy chẳng có các tướng, nhưng chẳng trở ngại mặt trời chiếu rọi, mây đùn). Cõi 

Thật Báo Tịch Quang Tịnh Độ ấy chỉ có những vị đã đạt đến địa vị Sơ Trụ 

trong Viên Giáo mới có thể thấy được. 

111 Đăng Địa: bậc Bồ Tát đã chứng từ Sơ Địa trở lên, Đăng Trụ: Bậc Bồ Tát đã chứng từ Sơ Trụ 

trở lên. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 98 of 274

Trong cõi Phàm Thánh Đồng Cư độ nơi Tây Phương không có các nỗi 

khổ, chỉ hưởng những sự vui; còn Phàm Thánh Đồng Cư độ trong cõi này, 

ba thứ Hoặc - Nghiệp - Khổ nhóm lại như cái chĩa ba xấu ác, luân hồi sáu 

nẻo,  trọn  chẳng  có  thuở  nào  xong!  Do  vậy,  đem  đối  chiếu  Thật  Báo  Tịch 

Quang cõi này và Phàm Thánh Đồng Cư độ để bàn luận chính là trái nghịch 

ý chỉ của kinh, trao lầm pháp dược, than thở khôn ngằn! Sao chẳng đem đối 

chiếu Phàm Thánh Đồng Cư độ cõi này và Phàm Thánh Đồng Cư độ của cõi 

kia để luận định thì mới là lời nói khế lý, khế cơ, được tam thế chư Phật đều 

ấn khả vậy? Ấy là vì hiểu biết chưa tinh tường mà đã muốn chê trách đường 

lối, nhằm tỏ vẻ đang trong thời cải cách cũng có bậc nương theo đại nguyện 

luân, sửa đổi pháp môn thích hợp khắp ba căn của Như Lai, là chỗ quy tông 

kết huyệt cuối cùng của kinh Hoa Nghiêm sao cho nó được tốt lành hơn đấy 

chăng? 

Ấn  Quang  không  đạo,  không  đức,  tham  phỏng  ít  ỏi,  học  vấn  nhỏ  nhoi, 

chẳng  thể  vì  pháp  môn  ra  sức  một  câu,  một  chữ  nào,  nhưng  muốn  cho  hết 

thảy  hữu  tình  đều  cùng  sanh  về  Tây  Phương,  chẳng  thể  không  mạo  muội 

phạm đến bậc đại gia, dâng lên sự hiểu biết giống như hòn đá nơi núi khác112 

vậy. Nếu coi trọng pháp, ắt sẽ tha thứ. Nếu không, dẫu bảo Quang là tà kiến 

báng pháp cũng hoan hỷ nhận lãnh, không dám oán trách gì! 

Quang mục lực suy kém, gần đây lại bị nhức đầu dữ dội, càng thêm suy 

kém hơn, do chuyện có quan hệ đến pháp đạo nên chẳng thể không trình bày 

đại lược lòng ngu thành. 

56. Thư trả lời cư sĩ Đinh Phước Bảo (thư thứ tám) 

Kinh Dịch chép:  “Quân tử cư kỳ thất, xuất kỳ ngôn thiện, tắc thiên lý chi 

 ngoại  ứng  chi,  huống  kỳ  nhĩ  giả  hồ?  Xuất  kỳ  ngôn  bất  thiện,  thiên  lý  chi 

 ngoại tắc vi chi, huống kỳ nhĩ giả hồ?”  (Quân tử ở trong nhà, thốt ra lời lành 

thì  ngoài  ngàn  dặm  còn  đáp  ứng,  huống  gì  những  kẻ  ở  gần  ư?  Thốt  ra  lời 

chẳng lành, ngoài ngàn dặm còn chống đối, huống là những kẻ ở gần ư?) Cư 

sĩ Diễn Tông một lòng đau đáu cực lực đề cao sức chẳng thể nghĩ bàn của 

kinh Pháp Hoa, hiềm rằng chưa biết tường tận về nguyên do, nên viện dẫn 

kinh văn, phân tích phán định sự hơn - kém, chẳng những trái nghịch pháp 

môn phổ độ chúng sanh rốt ráo của tam thế chư Phật, mà còn trái nghịch quá 

đáng những ý nghĩa Bổn, Tích, Khai, Hiển trong kinh ấy! Uổng phí cái tâm 

tốt đẹp để gây lầm lạc cho mình lẫn người! 

Trong  thư  trước,  tôi  đã  vâng  mạng  đáp  lời,  trình  bày  đại  lược  những 

nét  đại  khái,  thưa  là  quyết  chẳng  thể  lưu  thông  [sách  ấy].  Hai  ba  bữa  nay 

lại có mấy người bạn tại gia từng đọc sách ấy khôn ngăn đau đớn, biết Ấn 

Quang lòng dạ thẳng tuột, ăn nói thẳng băng, sẽ dám trình bày, khuyên can, 

112 Đây là thành ngữ “thác tha sơn chi ngọc’ (mượn hòn đá nơi núi khác để làm ngọc) nhằm tỏ ý 

khiêm tốn, những ý kiến đóng góp của mình vừa thô kệch vừa thiếu giá trị. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 99 of 274

từ  ngoài  xa  mấy  ngàn  dặm  đều  gởi  thư  và  sách  ấy  bảo  Ấn  Quang  hãy  làm 

hòn đá mài để trần thuật lẽ lợi hại, chớ để cho sách ấy được lưu thông hòng 

bảo toàn danh dự cho ông Lưu trong đời này, tránh khỏi quả báo trong vị lai, 

khuyên thiện, răn lỗi cho trọn hết tình nghĩa bè bạn trong pháp môn. 

Trộm nghĩ: Ấn Quang người hèn đức mỏng, nói ra ai chịu nghe, một lần 

quấy  nhiễu  là  đã  quá  đáng  rồi,  nào  dám  quấy  nhiễu  lần  nữa?  Tiếp  đó  nghĩ 

Ấn Quang đời trước bất hạnh, đến nỗi đời này sanh ra liền bị bệnh mắt, xuất 

gia  hơn  ba  mươi  năm,  tuy  thường  siêng  năng  sám  hối,  do  nghiệp  chướng 

sâu đậm nên tâm chẳng nhập được đạo, mắt ngày càng quáng lòa, đoán rằng 

chắc  là  do  báo  đời  trước  nói  sai  Phật  pháp  làm  hại  chánh  nhãn  của  người 

khác  nên  chiêu  cảm  quả  báo  này;  suy  nghĩ  đến  đây,  lòng  càng  thêm  nhức 

nhối, từ ta suy ra người, thế khôn ngăn được! Muốn cho ông Lưu và hết thảy 

mọi  người  đời  đời  kiếp  kiếp  được  nhục  nhãn  sáng  ngời,  đời  đời  kiếp  kiếp 

được pháp nhãn thanh tịnh, thấu hiểu sâu xa ý Phật, chứng triệt để tự tâm, 

dẫn  dắt  khắp  các  hàm  thức  cùng  lên  bờ  giác,  vĩnh  viễn  thoát  khỏi  nỗi  khổ 

do  quả  báo  chiêu  cảm  như  Ấn  Quang;  cũng  nhờ  vào  công  đức  ấy  mà  Ấn 

Quang tiêu bớt nghiệp chướng này. Dẫu bị nói là chỉ trích, bài xích trước tác 

của bậc thông suốt sẽ vĩnh viễn đọa A Tỳ địa ngục, chịu khổ cả kiếp dài lâu, 

nhưng  khiến  cho  hết  thảy  chúng  sanh  đều  hưởng  lợi  ích,  chỉ  mình  ta  chịu 

khổ thì cũng là hạnh phúc lớn lao, được ban thưởng vô cùng không gì bằng! 

Xin  hãy  bảo  ông  Lưu  đừng  in  thêm  sách  ấy  nữa,  những  sách  đã  in  từ 

trước, trừ những sách đã bán ra ngoài, phàm những sách còn lưu giữ đều phó 

cho  Bính  Đinh113  hết!  Đừng  nói  là  làm  như  vậy  sẽ  uổng  phí  bao  nhiêu  đó 

tiền tài, khó thể làm theo được! Nên biết rằng: Người đời thường dùng tiền 

tài để làm các công đức, trọn chẳng chịu dùng tiền tài để chuộc tội lỗi. Lại 

có kẻ chẳng chịu làm công đức, rốt cuộc gặp phải trộm giặc, nước, lửa, vẫn 

bị hư hao! Huống chi sách này có những điểm gây lầm lạc cho người khác, 

thiêu  đi  chính  là  công  đức  đấy!  Nếu  chẳng  lượng  thứ  cho  lòng  ngu  thành, 

vẫn lưu thông y như cũ, rất sợ rằng những người nhiệt tâm bảo vệ pháp đạo 

nhà Phật sẽ mạnh mẽ dấy lên, viết luận chê trách, in ra sách, đăng báo, lưu 

truyền khắp Thần Châu114 thì danh dự lẫn lợi ích hai đằng đều bị hao tổn! 

Nếu xót thương lòng tôi ngu thành, thủ tiêu ngay sách ấy đi, ắt người ta 

sẽ nói ông Lưu rốt cuộc kiến địa cao minh, nên có thể thông suốt thuận theo 

lời can gián, chỉ tôn trọng lý. Tuy là mất mặt một lúc, nhưng quả thật chẳng 

phải  là  cố  ý  làm  càn.  Con  người  không  phải  là  thánh  hiền,  ai  không  phạm 

lỗi?  Hễ  có  lỗi  mà  có  thể  sửa  thì  không  gì  tốt  lành  bằng!  Từ  đấy,  danh  dự 

113 Ý nói đem hỏa thiêu hết, vì theo Dịch Học, hai thiên can Bính Đinh thuộc hành Hỏa, nên thần 

lửa cũng thường gọi là Bính Đinh Đồng Tử. 

114 Thần Châu là danh xưng để gọi Trung Hoa đã có từ thời cổ. Tương truyền, vào thời cổ đại, có 

hai vị vua là Hoàng Đế và Viêm Đế, lãnh thổ của Hoàng Đế được gọi là Thần Châu, lãnh thổ của 

Viêm Đế gọi là Xích Huyện. Về sau, Hoàng Đế đánh bại Viêm Đế, sát nhập lãnh thổ của Viêm 

Đế vào Thần Châu. Do vậy, người Hoa vẫn tự gọi mình là Viêm Hoàng Tử Tôn (con cháu Viêm 

Hoàng) và gọi đất nước Trung Hoa là Thần Châu. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 100 of 274

ngày càng cao, đức hạnh, danh vọng ngày càng thêm rạng rỡ. Tương lai ắt ở 

địa vị cao cả nắm quyền cai trị nước nhà, hoằng dương pháp hóa lợi lạc quần 

manh.  Lập  công,  lập  đức,  lập  ngôn,  tự  giác,  giác  tha  viên  mãn,  rạng  rỡ  Tổ 

tông, nở mày nở mặt tổ tiên, phước lan đến hậu duệ khiến cho ức vạn năm 

sau vĩnh viễn noi theo dấu thơm thì may mắn nào bằng? 

Nếu không, bước thứ nhất xảy chân, khó thể gượng dậy! Sự đã qua rồi, 

hối chẳng kịp nữa! Nếu chẳng coi Quang là kẻ ăn chực ngoài hải đảo để gởi 

kiếp  sống  tàn,  ngoài  chuyện  nghĩ  đến  cái  ăn  ra,  trăm  việc  chẳng  làm  được 

một  việc  nào,  chỉ  vì  không  làm  được  gì  nên  cũng  không  mong  cầu  gì,  dẫu 

cho  được  tôn  lên  chín  tầng  trời  cũng  chẳng  tăng  thêm  được  chút  nào!  Dẫu 

vùi  xuống  chín  tầng  đất  cũng  chẳng  bị  hao  tổn  chút  nào!  Vì  sao  vậy?  Do 

không làm được gì nên không mong cầu, cho nên chẳng có chỗ nào để tăng 

thêm hay bị hao tổn. Dẫu có muốn tăng hay tổn chỉ thành uổng công! Chỉ vì 

như vậy nên mới dám lòng dạ thẳng băng, ăn nói thẳng thừng, bảo ban cùng 

bạn thiết trong pháp môn. Còn nghe hay không mặc cho người ta tự liệu, chỉ 

tận hết lòng trung của tôi để thưa bày tấm lòng mà thôi!  (Ngày mồng Một tháng 

 Mười Một năm Dân Quốc thứ sáu - 1917) 

57. Thư trả lời cư sĩ Đinh Phước Bảo (thư thứ chín) 

Quang túc nghiệp rất sâu, có mắt như mù. Thường chuyên chú sám hối 

để tiêu trừ, nhưng nghiệp vẫn như cũ. Có lẽ vì nhiều kiếp đến nay từng dựa 

vào  ý  kiến  của  chính  mình  để  giảng  sai  Phật  pháp,  làm  hư  pháp  nhãn  của 

người khác, gây lầm lạc cho chánh trí của người ta mà ra. Vì thế, trong đời 

này chẳng dám vì tình cảm xấu - tốt đối với người khác mà thốt lời bàn luận. 

Thà để cho người ta chán ghét, chửi bới, trọn chẳng dám dò tìm những điều 

người khác ưa thích để khen ngợi hòng tự siểm nịnh, siểm nịnh người! Từ 

mùa Hạ năm ngoái đến nay, trao đổi thư từ với các hạ đến gần một vạn chữ, 

lòng ngu thành khăng khăng ấy ắt các hạ đã thấy tận gan ruột rồi! 

Ngày Hai Mươi Bốn tháng này, cung kính nhận được cuốn Phật Học Chỉ 

Nam do các hạ ban cho, liền mở ra đọc đại khái. Thấy những điều được dẫn 

giải  trong  phần  Thượng  Biên  là  các  ngôn  luận,  sự  tích  nhân  quả  do  các  vị 

danh sĩ ghi chép; thật đáng chấn động kẻ điếc, làm sáng mắt người mù, khơi 

gợi, dẫn dắt cho người đời. Dẫu có vài chỗ chẳng thích đáng lắm, nhưng xét 

về đại thể, sách ấy có ích, tỳ vết nhỏ nhặt nào có hại gì! Nếu phê bình từng 

điều một thì sự lợi ích càng rộng lớn lắm! Hãy nên cho đăng từng phần trên 

Thời Sự Tân Báo để làm cho tai mắt người đời được lãnh hội điều mới mẻ, 

hòng thỏa thích hoằng nguyện của các hạ. 

Phần  Hạ  Biên  xét  về  đại  thể  cố  nhiên  là  tốt  đẹp,  nhưng  phần  luận  về 

mười tông của cụ [Dương] Nhân Sơn, phần [giới thiệu] đại lược về Đại Tạng 

của ông [Lê] Đoan Phủ đã từng đăng trong Phật Học Tùng Báo rồi! Nguyên 

bản sách Tam Quốc Phật Giáo Lược Sử vốn rất sơ sài, đại lược, nay ông lại 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 101 of 274

rút gọn hơn nữa [thì càng bị sơ lược lắm]! Những điều khác đều giống như 

thế,  cho  đăng  hay  không  đều  được  cả!  Trong  những  bài  ấy,  không  phải  là 

không  có  những  tỳ  vết  nhỏ  nhặt,  nhưng  do  chẳng  quan  hệ  khẩn  yếu,  cũng 

như do [Quang] mục lực không đủ nên chẳng nêu ra. 

Trong các tác phẩm do các hạ biên soạn, chỉ có tác phẩm này là lợi ích 

rộng  lớn  nhất;  vì  người  căn  cơ  trung  -  hạ  ắt  phải  do  nhân  quả  báo  ứng  mà 

nhập đạo thì mới có lợi ích thật sự. Nếu không, chỉ là ăn nói trơn tru ngoài 

miệng,  chẳng  biết  giữ  lòng  cung  kính,  cẩn  thận  để  mong  đích  thân  thật  sự 

chứng  được.  Những  kẻ  cuồng  huệ  trong  cõi  đời  đều  do  lúc  ban  đầu  chẳng 

uống thuốc nhân quả báo ứng này, nên đối với lời nói   “trực chỉ nhân tâm, 

 đương thể tức thị”  của Phật, của Tổ, ngược ngạo hiểu lầm thành “mặc tình 

tùy nghiệp”, [lấy đó làm] căn cứ để trọn chẳng kiêng dè, ác không cần đoạn, 

thiện  chẳng  cần  tu.  Dùng  phàm  tình  để  suy  lường  thánh  trí,  biến  Đề-Hồ115 

trở thành Tỳ Sương116, chẳng đáng buồn ư? Sách này được xuất hiện, ắt sẽ 

có kẻ ôm lòng run sợ, bồi hồi, bất an; từ đấy chú trọng đạt được lợi ích thật 

sự, chú trọng xa lìa mối họa thật sự. Từ một người cho đến nhiều người, từ 

một đời cho đến nhiều đời, được pháp lợi, tắm gội Phật ân, vượt biển khổ, 

lên bờ giác liên tục chẳng tận. Kính cẩn dùng điều này để chúc mừng các hạ. 

Khi xem tới phần thư mục ở cuối cùng, vẫn thấy nêu tên cuốn Pháp Hoa 

Kinh Lực của ông Lưu Nhân Hàng (Diễn Tông). Mùa Đông năm ngoái, các 

hạ đã trống lòng xin chỉ chỗ sai, tôi đã trình bày [lý do] chẳng thể lưu thông 

sách  ấy.  Về  sau,  do  bạn  bè  từ  xa  gởi  thư  đến,  bảo  Quang  hãy  thẳng  thừng 

bày  tỏ  lời  pháp  gián  (lời  can  ngăn  về  mặt  pháp),  Quang  lại  thiết  tha  trình 

bày những điểm sai lầm của sách ấy và chỉ rõ “lưu thông sách ấy sẽ bị người 

khác  bài  xích!”  Nếu  Diễn  Tông  cố  chấp  không  nghe,  sao  các  hạ  vẫn  lưu 

thông giùm cho ông ta vậy? Ấn Quang và Diễn Tông trọn chưa hề gặp mặt 

nhau, chưa nói với nhau một lời nào. Hai lá thư lần trước đa phần là tính kế 

cho ông Nhân Hàng, và một phần ít là tính kế cho các hạ. Nay thì chuyên vì 

các hạ tính kế. 

Các  hạ  thông  hiểu  Phật  pháp  sâu  xa,  há  chẳng  biết  “tự  làm,  dạy  người 

[khác  làm],  thấy  nghe  [người  khác  làm  bèn]  vui  theo”  đều  cùng  chịu  một 

quả báo do nghiệp thiện hoặc ác hay sao? Nhân Hàng là tự làm, các hạ thay 

ông  ta  lưu  thông  chính  là  đủ  cả  những  chuyện  “tự  làm,  dạy  người  [khác 

115 Đề Hồ (Manda) là một món ăn ngon được tinh luyện từ sữa, là vị tinh thuần nhất trong năm 

thứ vị ngon được chế biến từ sữa (tức sữa, lạc, sanh tô, thục tô, đề hồ). Do món này ngon nhất 

nên trong kinh thường dùng để ví với Niết Bàn, Phật Tánh v.v…. Theo suy luận thông thường, có 

lẽ Đề Hồ tương ứng với phó-mát (cheese) hiện thời. Ở Trung Hoa còn có một món ăn cũng được 

gọi là Đề Hồ chế biến bằng cách đun nóng sữa tươi riu riu cho đến khi chất kem và chất béo trong 

sữa đọng thành váng trên mặt. Hớt lấy váng đó cùng chất dầu trong sữa đựng trong chén để nguội 

gọi là Đề Hồ. Xưa kia, món này được coi là một món ăn quý, chỉ có giai cấp quyền quý mới được 

ăn. 

116 Tỳ Sương là oxide Thạch Tín (Arsenic) rất độc, còn gọi là Nhân Ngôn, ăn vào người bị trúng 

độc  hộc  máu,  giẫy  dụa,  co  quắp  rất  đau  đớn  trước  khi  chết.  Do  chất  này  không  có  mùi  vị,  nên 

người bị hãm hại khó thể nhận biết được. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 102 of 274

làm], thấy nghe [người khác làm bèn] vui theo”. Huống chi Quang hai lượt 

gởi thư tỏ bày lẽ lợi - hại mà các hạ vẫn lưu thông ư? Chắc ý các hạ cho rằng 

[những lời lẽ] trong lá thư thứ hai vẫn là do Quang nói thác ra, chứ thật sự 

chẳng có ai gởi thư bảo Quang can gián! 

Ông  đâu  biết  đối  với  chuyện  này,  Quang  phải  tốn  khá  nhiều  công  đắn 

đo;  do  bọn  họ  muốn  Quang  dựa  theo  từng  điều  [lập  luận  của  Lưu  Diễn 

Tông]  để  quở  trách,  rồi  cho  ấn  tống  rộng  rãi  [những  lời  phê  phán  ấy]  để 

mong sao ai nấy đều cùng biết, chẳng bị mắc hại. Quang cho rằng: “Do tập 

khí, văn nhân thường mắc phải thói tệ ‘tâm vẫn chưa còn hiểu rõ đã muốn 

nêu tỏ’. Ta nên khuyên ông ta thiêu hủy sách, vĩnh viễn chẳng lưu thông là 

được rồi! Đâu cần phải nói nhiều gây lắm phiền nhiễu, làm chuyện tốn kém 

tiền tài!” Do vậy, bèn đem lá thư thứ nhất và lá thư thứ hai cùng gởi đi, lại 

còn dặn đừng đưa thư Quang cho người khác xem. Ông ta gởi thư trả lời, nói 


Quang muốn thủ tiêu một cách vô hình, đôi bên ai nấy đều được lợi ích. Đọc 

xong khiến cho người ta ứa lệ. 

Nào ngờ năm nay các hạ vẫn ký tên lưu thông thì ra lá thư các hạ trả lời 

Ấn Quang chính là mưu mẹo để dỗ cho đứa bé nín khóc, chứ không phải là 

lời lẽ thể hiện sự vui mừng, kính phục từ trong tâm. Ấn Quang yêu mến các 

hạ  còn  hơn  các  hạ  yêu  mến  Quang,  vì  thế  lại  khóc  oa  oa.  Nếu  các  hạ  chịu 

rủ  lòng  thương,  bất  luận  Nhân  Hàng  nói  trước  tác  của  chính  mình  cao  sâu 

đến đâu, [các hạ sẽ bảo ông ta] “ông muốn lưu thông thì hãy tự lưu thông, 

dẫu dùng oai phước để bức bách, tôi cũng chẳng chịu thay ông lưu thông”, 

Quang  sẽ  hết  khóc  liền.  Nếu  không,  Ấn  Quang  chỉ  tự  oán  mình  đời  trước 

khẩu nghiệp quá sâu đến nỗi [đời này] lời nói chẳng được ai tin. Mười pháp 

giới mặc người tự tạo, nào có liên can gì đến ta? Tuy tâm thật sự chưa thể 

thỏa  thích,  vui  sướng,  nhưng  cũng  chẳng  khóc  nữa.  Vì  sao?  Vì  vô  ích  cho 

người khác, gây tổn hại cho mình; sao bằng thôi đi, lẽ đâu bắt chước chim 

cuốc (đỗ quyên) gào xuông vô dụng? Các hạ phát hoằng thệ nguyện, muốn 

lợi  khắp  hết  thảy  chúng  sanh,  nhưng  lại  cực  lực  lưu  thông  sách  có  hại  cho 

huệ mạng của chúng sanh là vì pháp nhãn chưa thể thấy thấu triệt điều tệ ấy 

hay chăng? Hay là vì tình cảm mà a dua điều người khác ưa thích đó chăng? 

Quang chẳng thể nào biết được! Nếu vẫn cứ tiếp tục lưu thông sách ấy thì 

Quang chẳng dám hướng về các hạ mở miệng nữa đâu! 

Tháng  Tám  năm  ngoái,  tiên  sinh  Trương  Vân  Lôi  gởi  thư  đến,  Quang 

gởi thư trả lời nói đại lược: Thế đạo nhân tâm ngày càng đi xuống, ông chịu 

trách nhiệm chính ở tờ báo, đối với những ngôn luận kiêng giết, phóng sanh 

v.v… và những sự tích nhân quả báo ứng v.v…. mỗi ngày hãy nên đăng tải 

một hai điều, khiến cho người đọc thấy được tấm gương rành rành, giữ lòng 

răn  dè,  cẩn  thận,  dần  dần  được  giồi  mài,  dần  dần  được  tiêm  nhiễm,  ngày 

càng hướng về nơi bậc thánh bậc hiền mà chẳng tự biết. Ông ta gởi thư trả 

lời cho biết sẽ dành riêng một cột báo, chuyên đăng tải những ngôn luận nhà 

Phật. Quang đã bắt đầu Phật thất, cố nhiên chẳng trình bày nguyên do. Ông 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 103 of 274

ta cùng với Diệp Bá Cao, Ưng Quý Trung v.v… mười mấy người bàn định 

chương  trình,  cho  đăng  tải  hằng  ngày.  Họ  cử  ông  Diệp  Bá  Cao  chịu  trách 

nhiệm  duyệt  bài,  đọc  rồi  mới  được  đăng  báo.  Đến  tháng  Chạp,  họ  đăng 

thông cáo về việc ấy, mới biết đến biện pháp đó. 

Kế  đó,  Châu  Mạnh  Do  nhiều  lượt  gởi  thư  bảo  Quang  viết  luận.  Thoạt 

đầu, Quang cật lực từ chối; tiếp đó, bất đắc dĩ phải ưng thuận, chỉ sao chép 

lại bao nhiêu đó bài văn hủ bại của chính mình gởi đi. Nghe nói những bài 

được  đăng  tải  trong  tháng  Giêng  đều  là  những  văn  từ  hủ  bại  của  Quang. 

Cũng có những bài không do Quang gởi mà là thư của Quang gởi cho người 

khác,  người  ta  tự  gởi  đến  tòa  báo.  Quang  xin  những  đồ  ăn  thừa,  giữ  được 

những  thứ  cơm  thừa,  canh  cặn  ấy,  những  vị  danh  nhân  ấy  nhận  lấy,  đem 

dâng lên tai mắt của mọi người, khôn ngăn hổ thẹn đến chết người, nhưng 

cũng chẳng biết làm sao được? Chỉ đành để mặc mà thôi! Viết ra những điều 

này để chuốc lấy một tiếng cười vậy!  (Ngày Hai Mươi Lăm tháng Giêng năm Dân 

 Quốc thứ bảy - 1918) 

58. Thư gởi cư sĩ Đinh Phước Bảo (thư thứ mười) 

Đã  lâu  chưa  nhận  được  thư,  khôn  ngăn  mong  tưởng.  Từ  đầu  Xuân  đến 

nay, chắc là đứng ngồi đều hưởng phước, các duyên như ý. Xin chúc mừng! 

Bộ Văn Sao hủ bại của Quang đã được xuất bản. Vào mùa Đông năm ngoái, 

Quang  đã  báo  cho  ông  Vân  Lôi  nhờ  Thương  Vụ  Ấn  Thư  Quán  lúc  sách 

được  in  ra,  hãy  gói  mười  hai  bọc,  tổng  cộng  là  sáu  mươi  bộ,  báo  tin  cho 

người làm của các hạ đến nhận; sáu mươi lăm bộ kia gởi hết về cho Quang. 

Ông  ta  đã  cùng  Quang  tính  toán:  [Mỗi  cuốn  sách  được  tính  giá]  bớt  đi  ba 

mươi  phần  trăm  thì  với  năm  mươi  đồng  sẽ  thỉnh  được  một  trăm  hai  mươi 

lăm  bộ  sách.  Nhưng  thư  cục  non  gan,  sợ  sách  không  bán  được  sẽ  cụt  vốn, 

chỉ  in  ra  hai  ngàn  bộ,  đến  khi  sách  được  in  ra,  người  thỉnh  quá  nhiều.  Đối 

với  số  sách  do  Quang  yêu  cầu,  dù  thúc  giục  họ  cũng  không  giao.  Vân  Lôi 

nhiều lần thúc giục, họ vẫn không giao. Chắc là họ giữ lại để bán ra theo giá 

thật sự trên thị trường, đợi đến khi tái bản mới giao sách. Chắc là sáu mươi 

bộ của các hạ, e rằng họ cũng chưa giao. 

Tiếp đó, nhận được thư, khôn ngăn cảm kích, hổ thẹn, vì trong cuốn Phật 

Học Tiệp Kính (Đường tắt trong Phật học) đã đem những lời lẽ hủ bại của 

Quang xếp chung với ngôn luận của các vị đại tổ sư, các vị đại cư sĩ, càng 

thêm xấu hổ không chỗ dung thân. Quang là một kẻ vô tri vô thức, đối với 

Phật  học  trọn  chẳng  hiểu  biết  gì.  Tuy  đối  với  một  pháp  Tịnh  Độ  tin  tưởng 

sâu xa, nhưng nghiệp sâu huệ cạn, làm sao nêu tỏ cho được? Dẫu có một hai 

kẻ thấy Phật kính Tăng hỏi đến thì cũng chỉ là lấy những thứ cơm thừa canh 

cặn để chính mình tự nương cậy, tự giữ mạng sống, hay là những pháp gom 

cỏ  nhóm  lá  [để  đáp  lời]  hòng  khỏi  bị  quở  trách;  nào  đáng  được  xếp  chung 

với  các  ngôn  luận  của  những  vị  đại  tổ  sư,  các  vị  đại  cư  sĩ!  Trong  bài  Kiệt 

Thành Phương Hoạch Thật Ích Luận (bài luận về cạn hết lòng thành mới đạt 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 104 of 274

được lợi ích thật sự), tôi vốn muốn sưu tập rộng rãi những câu chuyện chứng 

minh cho vấn đề phước hay tội vì kính trọng hay khinh nhờn để làm khuôn 

phép răn nhắc lớn lao cho con người hiện thời, nhưng vì mục lực không đủ 

nên chỉ sao chép được một hai câu chuyện mà thôi! 

Sách  An  Sĩ  Toàn  Thư  trong  Thế  Đế  bao  gồm  Phật  pháp.  Do  vậy,  tiên 

sinh Nhân Sơn cũng đưa [tên sách ấy] vào trong cuốn Đại Tạng Tập Yếu117. 

Các hạ soạn mục nói về sách ấy trong bộ [Phật Học] Đại Từ Điển sẽ có lợi 

ích lớn lao. Năm ngoái, [An Sĩ Toàn Thư] đã được khắc in lại ở Vân Nam, 

ước chừng đến cuối năm sẽ xong, vẫn còn chưa gởi đến. Những văn từ hủ 

bại  của  Quang  cũng  được  ghép  vào  trong  ấy.  Tuy  văn  tự  hèn  vụng,  nhưng 

cũng có thể dùng làm hướng dẫn vụng về cho kẻ sơ cơ. 

Huệ  Mạng  Kinh118  chính  là  sách  của  bọn  ngoại  đạo  chuyên  dùng  Phật 

pháp để chứng minh cách luyện đan, lại ngược ngạo lắm phen hủy báng Phật 

pháp.  Các  hạ  là  bậc  cao  minh,  lại  còn  cực  lực  hoằng  dương  [Phật  pháp], 

sao lại đem sách ấy xếp vào Phật điển (những kinh sách nhà Phật)? Chẳng 

những  gây  hiểu  lầm  cho  độc  giả,  lại  còn  ảnh  hưởng  lớn  lao  đến  tiếng  tăm 

nghiên cứu Phật học của các hạ! Người sáng mắt đọc đến ắt sẽ cho rằng các 

hạ tà - chánh không phân, vẫn theo đuổi chuyện luyện đan! 

Hơn nữa, nếu chỉ nói đến chuyện luyện đan thì cũng không gây hại lớn 

lao  chi  lắm,  nhưng  sách  ấy  dẫn  toàn  kinh  Phật,  lời  Tổ  để  làm  chứng  cho 

phép luyện đan, biến chánh thành tà, khiến cho con người không phân biệt 

được.  Nếu  có  chỗ  nào  không  thích  hợp,  ngoại  đạo  liền  sửa  đổi  câu  chữ. 

Như câu  “Duy hữu nhất thừa pháp, dư nhị tắc phi chân”  (Chỉ có pháp Nhất 

Thừa,  hai  pháp  kia  chẳng  thật)  trong  kinh  Pháp  Hoa,  chúng  liền  giảng  là 

“huệ mạng song tu!” Lại còn vẽ hình thận tạng, viết hai bên, một bên thuộc 

Huệ, một bên thuộc Mạng, cho rằng “huệ mạng song tu thì mới có thể thành 

đạo!” Dẫn đoạn văn ấy từ kinh Pháp Hoa để làm chứng, nhưng sửa chữ Dư 

thành  chữ  Trừ  (thành  ra   “duy  hữu  nhất  thừa  pháp,  trừ  nhị  tắc  phi  chân” ) 

bảo rằng: “Ngoại trừ huệ mạng song tu ra thì không có gì là thật hết!” Phàm 

những tông Thiền, Giáo, Luật, Tịnh, Mật và lục độ vạn hạnh v.v… được nói 

trong kinh Phật không gì chẳng bị chúng đả phá, bài xích. 

Cuốn sách ấy đều do những kẻ hèn kém vô tri tự ấn tống, lưu hành riêng 

tư, tự truyền thọ riêng tư, bậc chánh nhân quân tử trông thấy đem đốt đi còn 

không kịp! Nào ngờ các hạ lại đưa sách ấy vào trong từ điển, tai hại không 

117  Cuốn  này  có  tên  đầy  đủ  là  Đại  Tạng  Tập  Yếu  Mục  Lục  được  Kim  Lăng  Khắc  Kinh  Xứ  ấn 

hành  vào  năm  1866,  nội  dung  giới  thiệu  danh  mục  những  tác  phẩm  trọng  yếu  trong  Tam  Tạng 

kinh Hán truyền. Đồng thời, đối với mỗi tác phẩm giới thiệu những nội dung tư tưởng chánh yếu 

của bộ kinh sách ấy. 

118  Huệ  Mạng  Kinh  là  một  cuốn  kinh  của  Đạo  Giáo  chuyên  xuyên  tạc  những  câu  kinh  Phật  để 

chứng tỏ pháp luyện đan, tu tiên do Liễu Hoa Dương soạn ra vào cuối đời Minh. Họ Liễu thuở 

nhỏ đã từng vào chùa tu, nên thường tự xưng là Liễu Hoa Dương Thiền Sư. Về sau, gặp được đạo 

sĩ Ngũ Xung Hư bèn “hoát nhiên khai ngộ”, từ đó tận lực hoằng dương cái gọi là Tiên Phật Hiệp 

Tông, tức là xuyên tạc, cắt xén kinh văn Phật giáo để chứng minh phép tu tiên. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 105 of 274

thể  kể  xiết!  Mong  rằng  với  những  bản  đã  in  ra  hiện  nay,  hoặc  dùng  mực 

bôi đen đi, hoặc dùng dao rạch bỏ [trang giấy đã in từ ngữ ấy] để người đọc 

chẳng  bị  lầm  lạc,  cũng  như  bảo  toàn  được  kiến  địa  của  chính  mình.  Trong 

lần in sau này, hãy đẽo bỏ [mục nói về sách ấy] khỏi ván in thì một nồi canh 

thơm  ngon  chẳng  bị  phân  chuột  làm  ô  uế!  Lúc  Quang  mới  xuất  gia  từng 

thấy  sách  ấy.  Tới  Bắc  Kinh  cũng  nghe  nói  có  hạng  người  như  vậy.  Xuống 

phương Nam tuy chưa thấy, nhưng tại Hàng Châu Kinh Phường hiện đang 

lưu thông. Những người lưu thông kinh Phật ấy chính là những kẻ được đức 

Phật  gọi  là  “hạng  người  đáng  thương  xót”,  nhưng  hạng  người  có  thế  lực 

chẳng [ra sức] ngăn cấm thì người sẵn có tín tâm sẽ nhập tà pháp, rồi từ đấy 

chỗ  nào  cũng  đều  có.  Thẹn  mang  tiếng  tri  tâm,  nên  nói  thẳng  không  giấu 

diếm, mong hãy rủ lòng tha thứ  (Ngày Hai Mươi Lăm tháng Giêng năm Dân Quốc 

 thứ bảy - 1918). 

Pháp  sư  Ngọc  Phong  tuy  hành  trì  tốt  đẹp,  nhưng  kiến  giải  về  mặt  lý 

nhiều  chỗ  thiên  vị.  Tu  theo  những  điều  được  nói  trong  các  trước  thuật  của 

Sư thì cũng được vãng sanh, nhưng những lời thiên chấp chưa khỏi gây trở 

ngại lớn lao. Ngay như cuốn Niệm Phật Tứ Đại Yếu Quyết của Sư, về ý thì 

cũng không có chỗ nào chẳng tốt đẹp, nhưng dùng từ ngữ, lập luận thật mâu 

thuẫn với những bậc cổ đức.  “Chẳng trừ vọng tưởng, chẳng cầu nhất tâm”  

là  đã  trái  nghịch,  lầm  lạc  với  toàn  thể.  Kinh  dạy  người  ta  nhất  tâm,  Sư  lại 

dạy người ta chẳng cầu. Chẳng trừ vọng tưởng mà có thể đạt được nhất tâm 

hay  sao?  Chọn  lấy  pháp  bậc  thượng,  chỉ  đạt  được  bậc  trung.  Há  có  nên  vì 

chẳng  thể  đạt  được  mà  chẳng  giữ  lấy  pháp  ấy  hay  sao?  Nếu  do  chẳng  đạt 

được mà dạy người khác chẳng giữ lấy pháp ấy thì chính là dạy người khác 

học theo pháp bậc hạ vậy! 

Đại  Thế  Chí  Bồ  Tát  nói:  “Nhiếp  trọn  sáu  căn,  tịnh  niệm  tiếp  nối”.   Sư 

cực  lực  dạy  người  khác  tán  tâm  niệm,  chẳng  tán  dương  nhiếp  tâm  niệm. 

Niệm  Phật  tuy  hết  thảy  vô  ngại,  nhưng  muốn  đích  thân  chứng  được  tam-

muội thì cố nhiên giữ tâm cho tịnh vẫn tốt hơn. Nếu chẳng thể tịnh thì cũng 

không trở ngại gì, đấy chính là “ngay trong nơi động mà tịnh!” Sư một mực 

coi tịnh là tà, cho rằng [cố giữ cho tâm tịnh] là trái nghịch rất lớn ý chỉ “chấp 

trì danh hiệu, nhớ Phật, niệm Phật”, lỗi ấy không thể nào diễn tả được! 

Hơn  nữa,  một  pháp  Niệm  Phật  bao  gồm  trọn  vẹn  hết  thảy  pháp  môn 

trong một đời [giáo hóa của đức Phật], mà một chữ Tịnh vẫn bị đặt ra bên 

ngoài thì há có đáng gọi là vị chân thiện tri thức trong Tịnh Tông hay chăng? 

Mong lần sau tái bản hãy gạt bỏ [mục viết về sách] Tứ Đại Yếu Quyết ngõ 

hầu kẻ sơ cơ chẳng đến nỗi mắc bệnh, mà người thông suốt cũng không do 

đâu  mà  chê  cười  được!  Hoằng  pháp  lợi  sanh  thật  chẳng  phải  là  chuyện  dễ 

dàng!  Hễ  hơi  thiên  chấp,  bao  mối  tệ  chen  chúc  nẩy  sanh,  chẳng  thể  không 

cẩn thận! 

59. Thư trả lời cư sĩ Đinh Phước Bảo (thư thứ mười một) 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 106 of 274

Cuốn Phật Học Chỉ Nam do ông đã rộng lòng ban cho trước đây rất có 

ích cho kẻ học Phật và những kẻ chẳng tin nhân quả, chẳng tin Phật pháp. 

Những lời nói của các bậc danh nhân được dẫn trong ấy cũng có những câu 

chẳng thật đúng pháp lắm, nhưng vì mục lực không đủ nên chẳng thể chỉ ra 

được.  Tiếp  đó,  nghĩ  các  hạ  dùng  cuốn  sách  làm  kim  chỉ  nam  để  dẫn  dắt 

[người khác] vào biển pháp; nếu cây kim ấy bị cong vẹo đôi chút vẫn chưa 

chắc không khỏi đi sai hướng. Vì thế, nay nêu lên những điều tôi từng thấy 

được   (Quang mục lực không đủ, chưa thể đọc trọn khắp. Ở đây chỉ nêu lên những gì 

 mình thấy được mà thôi).  Đối với những điều chưa thấy được, cũng có thể dựa 

vào đây để suy ra, để rồi các hạ sẽ sửa đổi đại lược lời văn, hoặc bình luận 

ngay sau câu ấy khiến cho người thấy nghe không bị nghi ngờ, lầm lạc thì 

mới thỏa thích được cái tâm hoằng pháp độ sanh của các hạ. 

Hàng  thứ  sáu  ở  mặt  sau  trang  thứ  mười  bảy  cuốn  Thượng  Biên,  nay 

trong  đoạn  văn  ấy  chỉ  viết  là   “ngày  đó,  tháng  đó  là  trai  kỳ  Quán  Âm” ,  ấy 

chính  là  chẳng  biết  duyên  do  đức  Phật  rủ  lòng  tạo  phương  tiện  khiến  cho 

con người từ tạm thời mà đạt đến thường hằng, do giảm dần mà đoạn dứt. Ở 

dưới đoạn đó, hãy nên luận cặn kẽ rằng: Đức Phật chế ra cách ăn chay theo 

trai kỳ (ăn chay theo ngày) vốn là pháp phương tiện để vĩnh viễn đoạn dứt 

sát nghiệp và thói ăn thịt. Đọc những thiên sách do ông Kỷ (Kỷ Hiểu Lam) 

ghi chép, biết ông ta tin nhân quả nhưng chưa biết Phật pháp. Phật pháp khó 

được nghe như thế đấy! Những người được nghe là do đời trước vun bồi quả 

thật chẳng nông cạn đâu!  (Nếu chẳng thêm lời bàn thì chỉ nên ngừng ở chữ Tín nơi 

 hàng thứ năm, những phần dưới đều lược bỏ đi).  

Thêm nữa, hàng thứ tám nơi trang ba mươi, [dẫn lời Viên Tử Tài khen 

ngợi  ông  Hồ  Bảo  Tuyền]: “Ông  một  đời  chẳng  chịu  vào  miếu,  thần  Phật 

 trông thấy đều đứng dậy” . Viên Tử Tài thông hiểu rộng rãi mà vẫn lẫn lộn 

thần với Phật, gọi thần là “thần Phật” do đây cũng biết rằng ông Viên chẳng 

biết  gì  về  Phật  pháp!  (Hàng  thứ  mười  một  ghi)   “những  vị  khác  như  Như  Lai, 

 Tiên Tử, Quan Công, Tưởng Hầu119 đều chưa trông thấy”.  Tưởng Hầu mà 

còn  chưa  trông  thấy  thì  những  vị  đứng  dậy  chính  là  những  ông  thần  như 

Thành Hoàng, Thổ Địa, hoặc các thần trong năm đường, đều gọi lẫn lộn là 

“thần  Phật”,  cũng  chẳng  phải  là  gây  lầm  lẫn  cho  người  khác  quá  đáng  ư? 

 (Hàng thứ mười ba)  “Chỉ thần Phật là chánh trực thông minh” ,  (hàng thứ tám) 

hãy  nên  ghi  thành   “thần  trông  thấy  đều  đứng  dậy” ,  (hàng  thứ  mười  ba)  nên 

ghi  là   “chỉ  có  thần  là  chánh  trực  thông  minh”   thì  kẻ  vô  tri  vô  thức  chẳng 

đến nỗi cho là Phật kính trọng ông Hồ [Bảo Tuyền]! 

119  Tưởng  Hầu  chính  là  Tưởng  Tử  Văn,  làm  Huyện  Úy  xứ  Mạt  Lăng  (nay  là  Nam  Kinh)  thời 

Đông Hán, đánh giặc bị tử thương, nhiều lượt hiển linh nên Tôn Quyền nhà Đông Ngô lập miếu 

thờ, phong tặng tước hiệu Trung Đô Hầu, sắc phong làm sơn thần của Chung Sơn, đổi tên Chung 

Sơn thành Tưởng Sơn. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 107 of 274

Trong  cuốn  Thượng  Biên,  từ  hàng  cuối  trang  thứ  ba  mươi  ba  cho  đến 

hàng  thứ  sáu  trang  thứ  ba  mươi  bốn,  hãy  nên  lược  bỏ  đi.  Đoạn  này  nói  về 

cách  tu  luyện  của  Đạo  gia,  chứ  không  phải  là  Phật  pháp.  Đem  dẫn  vào  bộ 

Chỉ Nam, chỉ sợ gây nghi ngờ, lầm lạc cho người ta. Phật pháp chẳng để sót 

điều  thiện  nhỏ  nhặt  nào,  nhưng  chẳng  chấp  nhận  học  chuyện  ấy.  Điều  này 

khẩn yếu đến cùng cực vậy! 

Chương  thứ  nhất  cuốn  Hạ  Biên,  nơi  hàng  thứ  bảy  trang  ba  mươi  lăm, 

nên  ghi  là:  “Phu  nhân120  đến  vườn  Tỳ  Lam,  thấy  một  cái  cây  to  tên  là  Vô 

 Ưu” .  Viết  như  thế  câu  văn  sẽ  trong  sáng.  Nơi  chương  thứ  nhất,  từ  hàng 

mười ba của trang ba mươi lăm cho đến hàng thứ tư nơi trang sau, phần này 

thuộc về chuyện oán gia đời trước đòi mạng mà hiện ra hình tướng lạ lùng 

ấy.  Do  Văn  Hiến  Công  oán  ghét  sự  hiển  đạt  rạng  rỡ  của  Quân  Ngọc  mà 

chẳng biết nguyên do, cho đấy là Bồ Tát thị hiện, thoạt đầu đặt tên là Phật 

Nô;  tiếp  đó,  nó  thiêu  đốt  ngôi  tháp  đã  xây,  trọn  chẳng  biết  là  oán  gia  đời 

trước đòi mạng vợ chồng đứa con nuôi.  “Phật pháp khó thể biết, tà - chánh 

 khó thể rõ”  là như vậy đó. 

Thêm  nữa,  dòng  thứ  mười  bốn  của  mặt  sau  trang  ba  mươi  lăm,  “Quỷ 

Phương”  chính  là  Tây  Vực.  Kinh  Dịch  ghi:   “Cao  Tông  phạt  Quỷ  Phương, 

 tam niên phất khắc” (Cao Tông đánh Quỷ Phương121, ba năm chẳng thắng) 

đủ để chứng minh điều này. Đời Thương gọi là Quỷ Phương, đời Châu gọi 

là Hiểm Duẫn, đời Hán gọi là Hung Nô. 

Cuốn Hạ Biên, nơi dòng thứ tám thuộc mặt sau trang ba mươi tám, dưới 

câu  “nhập Tam Ma Địa”  nên ghi là:  “Do ta cúng dường Quán Âm Như Lai 

 khiến cho thân ta thành được ba mươi hai thân ứng hóa, tùy cơ thuyết pháp 

 khiến cho các chúng sanh đạt được mười bốn thứ công đức vô úy và bốn thứ 

 vô tác diệu lực chẳng thể nghĩ bàn nơi thân tâm ta” . Như thế mới chẳng trái 

nghịch  ý  nghĩa  của  kinh  mà  ngữ  ý  cũng  được  thông  suốt.  Nếu  chỉ  ghi   “ta 

 cúng  dường  Quán  Âm,  khiến  cho  mười  phương  chúng  sanh  xem  thấy  âm 

 thanh”  thì thành ra có đầu không đuôi, ngữ ý không trọn vẹn. 

Trong dòng kế tiếp viết:   “Kính xét: Phẩm vị của Bồ Tát vốn thông với 

 chư  Phật” ,  nên  viết  là:   “Phật  thuộc  quả  vị,  Bồ  Tát  thuộc  nhân  vị.  Dù  quá 

 khứ  đã  thành  Phật  đạo,  nhưng  lại  hiện  làm  [thân]  Bồ  Tát  thì  cũng  chẳng 

 nên gọi lẫn lộn là Phật”.  Bồ Tát hiện hình trong sáu đường, không thân nào 

120  Phu  nhân  ở  đây  là  Ma  Gia  phu  nhân,  mẹ  đức  Phật.  Vườn  Tỳ  Lam  tức  là  vườn  Lam  Tỳ  Ni 

(Lumbini). Vô Ưu (Aśoka được phiên là A Thúc Ca, hoặc Kimśuka – Chân Thúc Ca, Khẩn Chúc 

Ca, Kiên Chúc Ca), còn được dịch là Xích Sắc, Nhục Sắc Hoa, được coi là một loài cây thánh ở 

Ấn Độ, có tên khoa học là Butea Frondosa, thường chỉ mọc ở bán đảo Ấn Độ cho đến Tích Lan. 

Cây cao đến hai ba mét, lá và hoa đều to. Lá thường được dùng để chế thuốc nhuộm, hạt cây ép ra 

dầu có tính sát trùng, hoa màu đỏ, trông từa tựa như hình bàn tay người. 

121 Theo từ điển Từ Hải, Quỷ Phương là tên một dân tộc thời cổ, thuộc thị tộc Quý Phương. Vào 

thời nhà Ân, nhóm dân này sống ở Thiểm Tây và phía Bắc tỉnh Sơn Tây, là cường địch của nhà 

Ân Thương lẫn nhà Châu. Cao Tông chính là vua Vũ Đinh nhà Ân đã đánh nhau với tộc người 

này dai dẳng suốt ba năm. Do dân Quỷ Phương sống ở phía Tây Trung Hoa nên chữ Quỷ Phương 

thường để chỉ chung các dân tộc sống ở phía Tây Trung Hoa. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 108 of 274

chẳng hiện. Há nên chỉ dựa vào những thân đã hiện để biện định phẩm vị ư? 

Các  hạ  chưa  suy  nghĩ  sâu  xa  ý  nghĩa  của  đoạn  kinh  văn  vừa  dẫn  nên  mới 

phạm khuyết điểm này  (Câu “lúc ta làm Bồ Tát” chính là chỉ lúc trong quá khứ, ngài 

 còn chưa thành Phật). 

Mặt sau trang bảy mươi chín, dòng thứ sáu:  “Mổ con trai được La Hán, 

 được  Quán  Âm”,   từ  dòng  thứ  tám  là   “từ  trong  con  trai  thấy  được  tượng 

 Phật, hay tượng Bồ Tát” , những ghi chép thường được lược bớt giống như 

thế. Hơn nữa, xưa kia có kẻ chẻ đầu lợn tìm được nhục thân Phật nơi răng 

hàm. Giết dê nấu chân giò mãi không chín, chẻ ra thấy có tượng Phật bằng 

đồng. Giết trâu cắt lấy thận, mổ ra tìm được tượng Phật bằng thịt. Bắt được 

con trai to, cạy ra không được, ý muốn bỏ mặc đó cho nó tự há miệng, thấy 

trong con trai có một vị Phật bằng ngọc trai. Đấy đều là vì Phật, Bồ Tát đại 

từ  bi  hiện  thân  trong  dị  loại,  rốt  cuộc  hiện  Bổn,  khiến  cho  các  chúng  sanh 

kiêng  giết,  bảo  vệ  sanh  mạng,  biết  rõ  “hết  thảy  chúng  sanh  do  mê  trái  bổn 

tánh nên đọa lạc trong ác đạo, nhưng cội nguồn tâm tánh trọn chẳng khác gì 

Phật!” Nếu ta chẳng sớm giác ngộ, tương lai cũng đọa vào trong những loài 

ấy;  đâu  dám  chẳng  tự  thương  mình,  xót  người,  lớn  tiếng  đau  đớn  kêu  gào 

cùng làm cho mọi người mau lên bờ giác ư? 

Còn như vỏ con trai ở Phổ Đà có hình Phật là do kẻ gian ngụy tạo, được 

bán  quanh  năm  ở  các  tiệm  đã  mấy  chục  năm  rồi!  Họ  cắt  đôi  vỏ  trai  ra,  bỏ 

tượng Phật bằng đồng vào trong ấy rồi ghép lại. Có người nói [kẻ làm giả] 

bắt con trai còn sống, mổ ra nhét [tượng đồng vào] rồi nuôi trai trong nước, 

đợi khi chúng lành vết thương bèn bắt ra đem bán. Cách chế biến sống hay 

chết như thế nào, rốt cuộc không hiểu rõ, nhưng ngụy tạo là chuyện hết sức 

đích xác! Ôi! Kẻ gian mang tâm cầu lợi, cũng có thể nói là trí trá đến cùng 

cực, nhưng họ đã che mắt người ta được thì sẽ thường do đấy mà bán được, 

chẳng đáng buồn sao?  (Đối với chuyện vỏ trai ở Phổ Đà hãy lược bỏ một đoạn, bỏ 

 đoạn ngụy tạo giữ lại đoạn nói về sự thật. Nếu chẳng lược đi thì người ta ắt sẽ đua nhau 

 mua, chắc sẽ đến nỗi do thứ ngụy tạo mà nghi ngờ thứ thật, không thể không cẩn thận).  

Dòng mười trang tám mươi ba,  “xét ra chú Đại Bi phát xuất từ kinh Đại 

 Bi Đà La Ni thuộc Mật Bộ. Quán Thế Âm Bồ Tát nói chú này xong, mặt đất 

 chấn động sáu cách, trời mưa xuống bốn loại hoa, chư Phật hoan hỷ, chúng 

 hội  đều  được  lợi  ích.  Đại  Phạm  thiên  vương  thưa  hỏi  tướng  mạo  của  chú 

 này” , Bồ Tát nói  “tâm đại từ bi là [tướng mạo của chú này]”  cho đến câu 

thứ mười  “vô thượng Bồ Đề tâm là [tướng mạo của chú này]”. Hãy nên viết 

như thế thì văn tuy đại lược nhưng lai lịch rõ ràng. Ông Lương (Lương Khải 

Siêu122) chẳng nêu bày lai lịch khiến cho cả mười câu đều hỏng. 

Dòng thứ bốn thuộc mặt sau trang tám mươi ba, gồm hơn hai mươi điều. 

Dòng thứ bảy, dùng vị Hộ Pháp Kim Cang để giải thích chữ Kim Cang trong 

122 Rải rác trong Văn Sao, nhất là trong những lá thư gởi cho Đinh Phước Bảo, Tổ thường chê 

ông Lương Khải Siêu học Phật chưa đến nơi đến chốn, chỉ viện dẫn ý kiến của một hai tác giả 

Nhật Bản, chứ không đích thân nghiên cứu kinh điển tường tận, nên thường nêu ra nhận xét hết 

sức võ đoán, hồ đồ về Phật pháp. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 109 of 274

[tựa đề kinh Kim Cang] Bát Nhã123. Ông nói là tìm chữ tương đồng để gạt 

bỏ chỗ sai khác, chẳng đoái hoài về lý là đúng hay sai, sao mà cũng chẳng 

hiểu nghĩa kinh đến mức cùng cực như thế? Ông Đàm Khê biên soạn nhiều 

năm  mà  cũng  nói  như  vậy,  Lương  Cung  Thần124  thuận  theo  cách  hiểu  của 

cha nên ghi như vậy. Đủ thấy Đàm Khê và cha con họ Lương đều là hạng tin 

Phật nhưng chẳng biết Phật pháp! Nói chung là vì đời trước thiện căn chẳng 

chân thật, cho nên đời này suốt đời thọ trì đại pháp của Như Lai mà rốt cuộc 

vẫn  là  kẻ  đứng  ngoài  cửa!  Hãy  nên  ghi:   “Tiên  sinh  thường  nói  kinh  Kim 

 Cang nghĩa lý sâu xa, uyên áo, tam thế chư Phật đều do kinh này mà ra. Nếu 

 có  thể  chí  thành  biên  chép,  đọc  tụng  thì  không  phước  nào  chẳng  đưa  đến, 

 không họa nào chẳng diệt. Vì thế, kinh dạy: “Kinh này nghĩa chẳng thể nghĩ 

 bàn, quả báo cũng chẳng thể nghĩ bàn”. 

Dòng thứ mười một nơi mặt sau trang tám mươi ba, từ trang chín mươi 

trở đi cho đến câu  “Phật chẳng đáp [lễ] ta” , hãy nên lược bỏ đi. Ông Viên 

Tử  Tài  học  rộng,  thông  đạt,  mà  trong  phần  truyện  ông  Hồ  Bảo  Tuyền125  ở 

cuốn Thượng Biên đã gọi lẫn lộn thần là “thần Phật”, bảo “thần Phật” thấy 

ông Hồ đều đứng dậy. Trong ấy lại ghi là   “các vị khác như Như Lai, Tiên 

 Tử,  Quan  Công,  Tưởng  Hầu  đều  chưa  thấy” ,  phần  cuối  lại  ghi:   “Chỉ  thần 

 Phật là chánh trực thông minh” , cho nên biết rằng vì [ông Hồ Bảo Tuyền] 

là quý nhân, chánh nhân (con người chánh trực) mà [thần thánh] kính trọng. 

Tài tử vẫn là tài tử, đối với chuyện soạn văn ghi chép sự việc, sao lại hồ đồ 

cùng cực như thế? 

Còn  trong  chương  này  thuật  chuyện  ông  Dương  lạy  Phật,  tượng  Phật 

liền đứng dậy lạy trả. Đấy chính là do sức ác nghiệp đời trước mà oán gia 

trái chủ huyễn hiện cảnh ấy, cốt sao ông ta sanh lòng hoan hỷ lớn lao, tưởng 

mình đắc đạo liền bị ma dựa phát cuồng, phá hoại công phu từ trước để báo 

oán. May là ông ta có sức công đức sâu nên chưa bị tổn hoại, rốt cuộc được 

chánh niệm vãng sanh. Ông Tử Tài và bà nội ông ta tưởng đó là chuyện thật, 

chẳng đáng buồn sao? Phật là tam giới đại sư, Đẳng Giác Bồ Tát lễ bái mà 

123 Gọi là Kim Cang Hộ Pháp (Vajrapani) vì các vị hộ pháp này thường cầm chày kim cang (kim 

cang xử) hiện tướng mạo phẫn nộ, nhằm thể hiện ý đối trị phiền não, biến phiền não thành giác 

ngộ, đập tan chướng ngại. Còn chữ Kim Cang (Vajra) trong tựa đề kinh Kim Cang là mượn chất 

kim cang cứng chắc, phá hoại được mọi thứ, không gì phá hoại được để thí dụ Phật Tánh thường 

hằng bất biến có diệu dụng không thể nghĩ bàn. 

124 Lương Cung Thần (1814-?) là một văn học gia nổi tiếng dưới đời Thanh quê ở Phước Châu, 

tỉnh Phước Kiến, là con trai thứ ba của đại văn học gia Lương Chương Cự. Trước tác nổi tiếng 

nhất là Bắc Đông Đường Bút Ký, được đánh giá chẳng hề thua kém tác phẩm Doanh Quan Tùng 

Thoại Toàn Biên của cha. Ông Đàm Khê cũng là một văn nhân nổi tiếng vào đời Càn Long - Gia 

Khánh, thường xướng họa mật thiết với Kỷ Hiểu Lam, Vương Lan Tuyền v.v… 

125 Hồ Bảo Tuyền (1694-1763) là một danh sĩ đời Thanh, vốn có tên lúc bé là Kim Lan, tự là Thái 

Thư, người Thanh Phố, phủ Tùng Giang, tỉnh Giang Tô, đỗ Tiến Sĩ dưới thời Ung Chánh, từng 

đảm nhiệm chức vụ Tuần Phủ nhiều tỉnh, cuối cùng được thăng lên Binh Bộ Thượng Thư kiêm 

Thái Tử Thiếu Phó, Thái Tử Thái Bảo dưới thời Càn Long. Trước tác còn để lại bộ Thi Văn Tập 

gồm 20 quyển. Ông được coi là người chánh trực, khiêm cung, cẩn trọng, nên rất được các bạn 

đồng liêu và hoàng đế kính trọng. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 110 of 274

Phật  còn  chẳng  ngăn  trở,  huống  là  đáp  lễ  họ  Dương  ư?  Chánh  nhãn  chưa 

mở,  chẳng  biết  cảnh  ma.  Tử  Tài  mà  còn  như  thế  huống  gì  những  kẻ  khác! 

 (Ngày Hai Mươi Tám tháng Giêng năm Dân Quốc thứ bảy - 1918). 

60. Thư trả lời cư sĩ Đinh Phước Bảo (thư thứ mười hai) 

Vừa  nhận  được  thư  khôn  ngăn  hổ  thẹn.  Quang  mặc  sức  nói  càn,  nào 

đáng coi như khuôn phép? Nhưng một niệm ngu thành, các hạ đã thương xót 

sâu xa mà chấp nhận. Đối với sách Phật Học Chỉ Nam, Quang chỉ mới đọc 

kỹ phần bàn luận thêm của Thượng Biên và Hạ Biên, những phần khác chưa 

thể đọc trọn hết. Do tiện đâu thấy đấy nên chẳng theo thứ tự nào, nêu lên lôi 

thôi một hai điều. Gần đây mục lực càng thêm suy kém, nếu đọc hết cả bộ 

sách chắc là rất phí sức, thật khó thể vâng mạng được   (chuyện viết lời tựa thì 

 Quang học thức ở ngoài da, nông cạn, bút mực nhạt nhẽo. Mấy chục năm qua, hết thảy 

 những người tri giao chưa có một ai bày ra chuyện này, xin hãy rộng lòng tha thứ).  

Tòa báo Thời Sự cũng bảo đem những phần bàn luận thêm của Thượng 

Biên  và  Hạ  Biên  cho  đăng  báo  từng  kỳ  một,  còn  phần  chánh  văn  của  Hạ 

Biên họ chỉ nói đã đăng trong Phật Học Tùng Báo, có lẽ phần sao lục chi tiết 

từ sách Tam Quốc Phật Giáo Lược Sử không cần phải đăng  (Quang lại bảo ông 

 Vân Lôi: Tác phẩm Thiếu Niên Tấn Đức Lục của ông Đinh chính là khuôn mẫu cho bọn 

 thiếu niên, hữu ích lớn lao cho thế đạo nhân tâm, ngoài chuyên mục Phật học, hãy nên 

 đăng tải đầy đủ tác phẩm này để giúp cho công cuộc vãn hồi thế đạo nhân tâm).  

Vì sao biết bài Đại Tạng Đại Lược là thủ bút của ông Đoan Phủ? Khi tờ 

Phật Học Tùng Báo đăng bài văn này, ông Đoan Phủ đang chịu trách nhiệm 

biên tập [cho tờ Tùng Báo]; hơn nữa, ông ta đã chấp thuận lời mời của Tần 

Già Hoa Viên hơn nửa năm rồi! Đoan Phủ học thức cao minh, bút mực siêu 

diệu, Tăng - tục thời gần đây hiếm ai sánh bằng! 

Trích  lục  những  câu  danh  ngôn  để  phụ  trợ  giáo  lý,  dẫu  chẳng  ghi  tên 

[người nói những câu ấy] cũng chẳng phải là cướp đoạt cái hay của [người 

khác]. Nếu mạo nhận đề tên chính mình thì mới nói như vậy được, chứ chưa 

đề tên mình thì cần gì phải quá khiêm tốn? Nhân quả báo ứng là phương tiện 

đầu tiên để nhập đạo của Nho giáo lẫn Phật giáo, mà cũng là cương tông để 

chứng đạo của Nho giáo lẫn Phật giáo. Người đời thường coi nhân quả báo 

ứng là chuyện thiển cận, đến nỗi bao nhiêu kẻ chẳng thể vượt khỏi Thường 

Kiến và Đoạn Kiến. Nếu chẳng theo gót bọn Xiển Đề thì cũng là phường “kể 

chuyện  ăn,  đếm  của  báu”!  Sách  [Pháp  Hoa  Kinh  Lực]  của  ông  Lưu  [Diễn 

Tông] đã sớm bỏ đi rồi, công đức vô lượng! Cái hại của sách ấy chẳng thể 

nào  nói  tường  tận  được!  Tuy  khen  ngợi  Pháp  Hoa  nhưng  chẳng  khen  ngợi 

được đạo của Pháp Hoa. Cái tội trái nghịch Pháp Hoa đã đáng thiêu hủy rồi! 

Huống chi phá hoại pháp môn Tịnh Độ “rốt ráo thích hợp khắp ba căn khiến 

cho ai nấy được liễu thoát ngay trong đời này” của tam thế chư Phật ư? Bạn 

bè  đau  lòng  buốt  óc,  nuốt  lệ  bảo  với  Quang,  cho  nên  Quang  mới  hai  lượt 

giãi bày lẽ lợi - hại. Nếu chẳng tin, xin hãy tới Phổ Đà, sẽ đưa những lá thư 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 111 of 274

gốc và thư họ trả lời Quang cho ông đọc, ắt sẽ tự biết Quang chẳng nói dối. 

Quang vô học, vô đức, vì bất đắc dĩ, chỉ đành bắt chước dấu tích “gom chữ, 

quét  lá”  để  đáp  ứng,  chỉ  mong  tắc  trách  cho  xong  chuyện,  nào  đáng  khen 

ngợi quá mức? Hổ thẹn, sợ hãi khôn ngằn! 

Cư  sĩ  hiện  đang  là  người  cực  lực  hoằng  dương  Phật  pháp  bậc  nhất,  để 

dạy người thì chính mình phải hành, cố nhiên nên ăn chay trường. Ngay cả 

vợ  con,  bạn  bè,  cũng  nên  bảo  họ  ăn  chay  trường.  Dẫu  nhập  đạo  chưa  sâu, 

chẳng  thể  hoàn  toàn  dứt  [ăn  mặn  được],  cũng  nên  dạy  họ  do  giảm  dần  mà 

đoạn được, đấy chính là nghĩa trọng yếu. Người đời chẳng biết loài vật đều 

do  nghiệp  lực  mà  có,  tưởng  “trời  sanh  ra  những  loài  ấy  vốn  để  nuôi  con 

người!” Nếu biết được lý sâu “hết thảy chúng sanh đều là cha mẹ trong quá 

khứ, là chư Phật trong vị lai”, ắt sẽ có chuyện ăn vào chẳng thể nuốt xuống 

được! Cố nhiên cư sĩ hãy nên đem thân làm gương cho người khác, hãy nên 

vĩnh viễn dứt bỏ chuyện ăn thịt. Dẫu cho ăn rau bên cạnh thịt126 cũng chẳng 

cần phải bắt chước hình tích của bậc Đại Sĩ thuở trước, bởi lẽ, người hoằng 

pháp  cần  phải  hiểu  thời  cơ.  Thời  bây  giờ  chẳng  giống  như  thời  cổ,  nhằm 

buổi giọt nước đã đông thành băng thì trọn chẳng thể dạy người khác ăn mặc 

như trong tiết Hè để đến nỗi làm hại tánh mạng của người ta. 

Ông  thành  lập  Bần  Dân  Giáo  Dục  Xã  (Hội  giáo  dục  dân  nghèo)  đủ 

chứng  tỏ  tấm  lòng  đau  đáu  chân  thật,  thiết  tha,  tiếc  rằng  Quang  nghèo  trơ 

nghèo  trất,  chẳng  thể  tùy  hỷ  được,  thiếu  sót  vô  cùng.  Tuy  chưa  xem  Phật 

Học  Tiểu  Từ  Điển,  nhưng  đọc  qua  lời  tựa,  biết  có  khảo  chứng,  tra  cứu,  có 

ích  lớn  lao  cho  đồng  luân.  Nhưng  sách  được  in  trên  giấy  có  độ  bóng,  nếu 

[mực in] bỏ ít chất nước thuốc, sách chỉ giữ được mười mấy năm, hiếm sách 

nào giữ được hơn hai mươi năm. Nếu [mực in] bỏ nhiều chất thuốc thì mấy 

năm liền phai nét. Quang đã từng thử nhiều lần rồi. Trước đây, Quang từng 

đặc biệt vì chuyện này mà gởi thư cho Phật Học Tùng Báo và nhân tiện, thưa 

trình chín điều. Năm trước, tôi đã vì ông Châu Mạnh Do, giao cho chú tiểu 

ở Pháp Vũ sao lục [lá thư ấy]; chú ta vì làm biếng viết chữ nên đã lược đi ba 

điều trước đó và ba điều sau trong bức thư. Tôi cũng đem ý này thưa với ông 

Đoan Phủ, được đăng tải trong báo Thời Sự. [Xin đọc bài ấy] sẽ biết được 

nỗi lo canh cánh hèn tệ của Quang. 

Cố nhiên, đối với bọn thương nhân chỉ cầu lợi, chẳng thể nào nói với họ 

về  chuyện  này  được.  Các  hạ  chỉ  muốn  hoằng  pháp  lợi  sanh,  ắt  cần  [những 

sách vở in ra giữ được] rất lâu chẳng bị phai nét chữ thì mới có lợi ích thật 

sự và đạt được lợi ích rộng lớn. Nếu [mau] phai nét thì chỉ phí tiền của, đến 

nỗi đánh mất lợi ích thật sự. Dám thỉnh các hạ phát lòng từ bi lớn lao, hết 

thảy những sách hữu ích cho thế đạo nhân tâm đều đừng dùng loại giấy ấy. 

Chỉ những loại đọc xong liền bỏ đi thì dùng [loại giấy ấy để in] cũng không 

126  Theo  Pháp  Bảo  Đàn  Kinh,  khi  phải  trốn  tránh  do  bị  môn  nhân  của  ngài  Thần  Tú  truy  bức 

nhằm đoạt lại y bát, Tổ Huệ Năng đã phải sống nhờ đám thợ săn. Đến mỗi bữa ăn, Ngài chỉ gắp 

ăn những lá rau bên cạnh thịt. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 112 of 274

sao.  Quang  không  có  sức  làm  công  đức,  tính  dùng  lời  nói  này  coi  như  là 

thí kinh sách cho hàng Phật tử tín tâm khắp thiên hạ trong đời sau. Không 

chừng nhờ đây mà tiêu nghiệp lụy, được vãng sanh. 

Tòa báo Thời Sự cũng đăng tải một trang nêu ra những thiếu sót, giống 

như  thư  gởi  cho  các  hạ,  nên  không  cần  phải  sao  chép  lại  để  gởi  đi.  Cuốn 

Giáo  Dục  Sô  Nghĩa  (những  ý  nghĩa  quê  mùa  về  giáo  dục),  văn  lẫn  lý  đều 

hay, nhưng trong đoạn cuối cùng, dường như mắc khuyết điểm khơi gợi con 

người  khinh  miệt  tam  giáo.  Phàm  là  người  trong  giáo  hội,  ai  có  thể  cư  xử 

vượt  ra  ngoài  tam  giáo,  ai  có  thể  tự  lập  một  giáo  ở  ngoài  tam  giáo  để  đối 

kháng  [tam  giáo]?  Dẫu  nhiệt  tâm  đến  tột  bực,  cũng  chỉ  tuân  theo  ý  thánh 

nhân tam giáo để cực lực phụng hành mà thôi. Dẫu cho các tôn giáo ở ngoại 

quốc và Hồi giáo chẳng tin tưởng tam giáo, nhưng quả vị trong các giáo ấy 

có  vượt  ra  ngoài  quả  vị  của  tam  giáo  được  hay  chăng?  Những  tôn  giáo  ấy 

chẳng bao gồm những đạo lý như trời che đất chở trong tam giáo hay chăng? 

Bất quá, thánh nhân tùy mỗi nơi mà thể hiện hình tích lập giáo, hơi có chút 

khác biệt. 

Dùng ngu kiến để xét, có lẽ nên nói:  “Thánh giáo nước ta, gồm ba tông 

 lớn là Nho, Phật và Đạo. Nho mang hoài bão tự lập, lập người, Phật chuyên 

 theo đuổi tự giác, giác tha; Đạo tuy điềm tĩnh, ẩn dật, nhưng xét về đại thể 

 thì  giống  như  Nho.  Nhưng  người  tu  luyện  phải  lấy  chuyện  tích  đức  chứa 

 công,  giúp  đời,  cứu  dân  làm  nhiệm  vụ  trọng  yếu.  Nay  những  người  trong 

 giáo  hội  thấu  hiểu  tấm  lòng  ‘đối  đãi  bình  đẳng  với  mọi  người,  thiên  hạ  là 

 của chung’, phát khởi tấm lòng giúp già, an trẻ, không chỉ thương yêu riêng 

 người thân của chính mình, không chỉ lo chăm chút con cái của chính mình. 

 Lòng son nhiệt tâm thật sự lấp trời đất, lòa nhật nguyệt. Nếu người trong cả 

 nước  đều  cùng  phát  cái  tâm  này,  cùng  làm  chuyện  này  thì  không  một  ai 

 chẳng được yên vui, cõi đời đại đồng sẽ lại được thấy trong ngày nay.  Lợi 

 ích  ấy  lớn  lao  thay!  Tôi  nguyện  ai  nấy  đều  suy  xét”    (tiếp  đó,  ghi  đúng  như 

 nguyên văn).  

Những  trước  thuật  của  con  người  gần  đây  thường  đề  cao  quá  đáng 

[những pháp đang được mình đề xướng] với dụng ý muốn cho người khác 

tin  chắc  vào  pháp  của  mình,  thói  tệ  miệt  thị  cổ  nhân  phá  pháp  cũng  bắt 

nguồn từ đây. Khổng Tử đã nói:  “Nhất ngôn nhi hưng bang, nhất ngôn nhi 

 táng  bang”   (Một  lời  hưng  thịnh  nước  nhà,  một  lời  vùi  lấp  nước  nhà).  Một 

đằng gây nên ích lợi về sau, một đằng gây nên họa hoạn về sau. Viết những 

sách  thông  thường  chẳng  có  quan  hệ  khẩn  yếu  còn  không  nên  như  thế, 

huống là viết những sách hoằng pháp lợi sanh ư? Cổ đức nói:   “Chuyện ấy 

 như cái nạo bằng kim cang để gọt mộng mắt, hơi có chút gì không đúng liền 

 lập tức hư mắt” , há chẳng cẩn thận ư? Ông Kỷ Văn Đạt nói:  “Đọc khắp các 

 sách  được  cất  giữ  bí  mật,  biết  trước  thuật  của  người  đời  sau  kém  xa  tiền 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 113 of 274

 nhân”.  Dẫu có vẻ tinh vi hơn, nhưng vẫn là thoát thai từ màu lam gốc127 của 

tiền nhân, mà dám tự phụ là bậc nhất xưa nay không ai sánh bằng, cũng như 

nói tiền nhân đều sai lầm hay sao? Do các hạ lòng dạ rỗng rang vì pháp, nên 

tôi mới dám hiến lời bàn luận thẳng thừng này! 

Đối với chuyện giáo dục, nhà trường, Ấn Quang vốn là kẻ đứng ngoài, 

chỉ  vì  cảm  tấm  lòng  công  bình  chánh  trực  “muốn  cho  thiên  hạ  đều  dùng 

thiện pháp để lập pháp”, nên nhân đây dâng lên ý kiến ngu muội để ngài xét 

rõ.  Giáo  dục  trẻ  em  nghèo  thì  có  lẽ  chỉ  đối  với  những  đứa  có  thiên  tư  cao 

mai  sau  ắt  sẽ  trở  thành  quan  chức,  thân  sĩ,  giúp  nước  giúp  dân  [là  có  thể] 

chuyên  dùng  cách  giáo  dục  trong  nhà  trường  bình  thường  để  dạy  dỗ.  Chứ 

những đứa chỉ có thể làm thợ, làm con buôn để tự kiếm ăn bằng sức lực của 

chúng thì có lẽ nên dạy chữ lẫn dạy nghề giống như chương trình của các Cô 

Nhi Viện gần đây, chắc sẽ giảm được chi phí cho nhà trường mà trẻ nghèo 

cũng được lợi ích thật sâu. Quang thấy phương pháp của Cô Nhi Viện thuộc 

hội  Phật  giáo  Ninh  Ba  như  sau:  Hễ  cô  nhi  đã  có  thể  tự  mặc  áo,  ăn  cơm, 

không  cần  có  người  khác  săn  sóc  thì  mới  cho  vào  viện.  Cách  dạy  là  đọc 

sách, viết chữ, học làm toán, học vẽ, bện giày cỏ, bện những thứ chiếu, gối, 

mũ dùng cho mùa hè, in đá, kiểm sách, may vá v.v… đều nhất loạt học hết. 

Đợi đến năm mười lăm tuổi khi rời khỏi viện liền có thể tự lực kiếm sống. 

Dẫu có đi học nghề hay học buôn bán cũng dễ dàng. 

Trường  học  bình  thường  thì  bảy  ngày  nghỉ  một  ngày  và  nghỉ  lễ,  nghỉ 

cuối  năm,  nghỉ  hè.  Trong  một  năm,  trừ  những  kỳ  nghỉ  ra,  chỉ  còn  được 

hơn sáu tháng. Huống chi trong một ngày, tám giờ [sáng] vào học, bốn giờ 

[chiều] tan học, thời gian ấy chỉ gồm bảy tiếng đồng hồ, lại có thời gian rảnh 

rỗi.  Nếu  chẳng  phải  là  đứa  thiên  tư  vẹn  mười  thì  học  được  cái  gì  đâu,  chỉ 

là uổng phí thời gian, uổng phí một phen khổ tâm của những người lo liệu. 

Nhưng trường học trong thiên hạ đều theo lệ đó, chỉ lợi cho giáo viên, nhưng 

bất lợi cho học sinh trong nhà trường, thật đáng than thở, cảm khái! Trong 

Cô  Nhi  Viện,  chẳng  lập  kỳ  nghỉ,  thời  khắc  học  hành  hằng  ngày  cũng  kéo 

dài hơn vì đã kèm thêm thời gian học nghề; nếu thời gian học ngắn ngủi sẽ 

chẳng thể thực hiện được điều nào! Đối với những sản phẩm chế tạo được, 

ngoài những món để tự sử dụng, đều đem bán ra ngoài. Tiền lời kiếm được 

cũng có thể giúp đỡ đôi chút cho chi phí nhà trường. Trẻ nghèo và trẻ mồ côi 

đâu khác nhau cho lắm! 

Thật sự muốn cho trẻ dù thượng trung hạ căn đều có thể tự lập thì có lẽ 

phương pháp này thích hợp nhất. Nhưng người đứng trông coi phải là người 

thật sự lo liệu; nếu không, chỉ có hư danh, chẳng thành được chuyện gì. Đấy 

là thói tệ chung của những kẻ làm việc công từ trước đến nay ở nước ta. Nếu 

dốc  toàn  bộ  cái  tâm  độ  người  của  Phật,  Bồ  Tát,  tâm  kinh  bang  tế  thế  của 

thánh hiền vào việc này thì nước ta được hưng thịnh sẽ trông cậy vào đây, 

127 Câu nói này dựa theo câu tục ngữ:  “Thanh xuất ư lam, nhi thắng ư lam”  (Màu xanh dương 

phát xuất từ màu chàm, mà trỗi hơn màu chàm). 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 114 of 274

chứ nào phải chỉ dân nghèo được lợi ích! 

61. Thư trả lời cư sĩ Đinh Phước Bảo (thư thứ mười ba) 

Vừa nhận được thư, ông khiêm tốn, khen ngợi [Quang] quá đáng khiến 

Quang  hổ  thẹn  không  chốn  nương  thân.  Những  điều  Quang  đã  đọc  chỉ  là 

những chỗ bàn luận thêm của Thượng Biên và Hạ Biên, những chỗ khác đều 

chưa đọc tới. Những điểm nêu ra chỉ là những điều Quang đã đọc được. Lời 

nói chẳng thành văn, nào đáng khắc vào đầu quyển? Nếu chẳng chê bỏ, xin 

hãy đợi Quang thong thả đọc kỹ Hạ Biên một lượt, rồi sẽ sửa sai, nêu riêng 

từng  điều  một  để  mọi  người  thương  lượng.  Nếu  chịu  nghe  theo,  Quang  sẽ 

nhân lúc được rảnh rang mà rườm lời mấy câu nhằm làm lời Bạt cho ngọn 

đuốc lớn. Còn như những lời lẽ nhờ cậy Quang chỉ bày để sửa sai trọn chẳng 

cần  phải  nhắc  tới  nữa.  Nhưng  mắt  Quang  quả  thật  chẳng  kham  sử  dụng 

được, sẽ phải mất mấy chục ngày nữa mới có thể phúc đáp được  (Ngày mồng 

 Bảy tháng Hai năm Dân Quốc thứ bảy - 1918) 

Nếu cả bộ sách được sửa chữa thì xin hãy bảo tòa báo đăng trọn vẹn bộ 

sách  ấy.  Do  trước  kia  trong  sách  ấy  có  nhiều  chỗ  chẳng  thích  hợp  lắm,  sợ 

gây  hiểu  lầm  cho  người  khác  nên  bảo  họ  chỉ  đăng  những  phần  bàn  luận 

thêm thuộc hai cuốn Thượng Biên và Hạ Biên mà thôi. Nay được thấy mấy 

phen nhã ý của các hạ, chắc là đã nghe theo ngu kiến của Quang. Trước hết 

hãy nên nêu đại ý sách ấy, chẳng ngại gì cùng mọi người cân nhắc. Nhưng 

Quang  do  tâm  mục  suy  đồi,  gần  đây  lại  bận  bịu  đủ  mọi  chuyện,  khắc  hơn 

một ngàn trang sách thì đối với hơn một nửa số trang đã khắc xong đều chưa 

giảo duyệt được. Lại do phải trao đổi thư từ thuận theo tình cảm, chẳng thể 

chuyên  tâm  làm  việc  ấy  được,  cho  nên  phải  chậm  trễ.  Tôi  sẽ  sang  Dương 

Châu vào khoảng tháng Năm hay tháng Sáu, đến đấy liền sửa đổi bản khắc 

chữ  để  cho  in  ra  biếu  tặng.  Lại  còn  những  sách  được  tái  bản,  phải  đợi  tới 

sang năm mới lo liệu được!  (tái bút)

62. Thư trả lời cư sĩ Đinh Phước Bảo (thư thứ mười bốn) 

Hôm  qua  nhận  được  thư  và  lời  tựa  của  các  hạ  dành  cho  tác  phẩm  Cú 

Giải  lớn  lao,  khôn  ngăn  cảm  kích.  Bộ  kinh  Pháp  Hoa  mầu  nhiệm  có  được 

một bản hoàn chỉnh, ấn loát lưu thông, quả thật là may mắn lớn. Nhưng theo 

như những gì các hạ đã nêu ra, cũng có chỗ tự cắt thịt thành vết thương vậy. 

Cố nhiên Quang chẳng thể trình bày cặn kẽ từng điều một được. 

Trong phẩm Phương Tiện, chữ Vĩ (茟) trong câu  “nhược thảo mộc cập 

 vĩ”  (nếu dùng ngọn cỏ cây), chữ Vĩ (茟) có khi bị viết thành Bút (筆). Trong 

bộ  Chánh  Ngoa  Tập  (sửa  đổi  cho  đúng  những  điều  sai  lạc),  ngài  Vân  Thê 

giải thích chữ Vĩ (茟) âm đọc như chữ Vĩ (緯), có nghĩa là cây hay hoa vừa 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 115 of 274

mới nhú. Nếu xét kỹ ý nghĩa, chưa chắc đã là chữ Bút, bởi lẽ trẻ nhỏ đùa bỡn 

kiếm được loại cây cỏ và búp hoa của các loại cây cỏ nào đều dùng móng 

tay để vạch lên đó. Vì thế, vẽ kiểu này trọn chẳng phải là như vẽ trên giấy 

hay lụa, mà là vẽ trên mặt đất, trên vách, hay trên đồ vật. Sách Tự Vị và Tự 

Điển128 đều có thể dẫn làm chứng cứ, chắc không cần phải chèn ép ngài Vân 

Thê để khoe ra sự hiểu biết. 

Chữ Trà (茶), trong kinh của Nhật Bản đều viết thành chữ Đồ (荼), chứ 

không phải chỉ mình chữ Cưu Bàn Trà (鳩槃茶). Tra trong tự điển thì chữ 

Đồ cũng có thể đọc là Trà, và cũng có nghĩa giống như chữ Trà. Vì thế, chớ 

nên dựa theo kinh điển Nhật Bản rồi chê bai kinh sách Trung Quốc đều viết 

sai. Nếu quyết định phải viết là Đồ thì những chữ [Đồ] phải đọc [thành] âm 

Trà129 nhiều lắm! Hãy đem cách đọc chữ 荼 theo âm Đồ (塗) để đọc những 

chữ khác. 

Câu  “hình thể thù hảo”  (hình thể hết sức đẹp đẽ) hoặc  “đoan chánh thù 

 diệu”  (đoan chánh tuyệt diệu), [chữ Thù] viết là 姝 mà viết là 殊 cũng được! 

Không cần phải dẫn các sách để làm chứng, chỉ cần dựa vào chánh văn 

của kinh để quyết đoán là được rồi! Há lẽ nào trong hết thảy các sách, đối 

với  cùng  một  chữ  đều  không  sai  khác  hay  sao?  Một  pháp  tam-muội  [được 

nói]  trong  kinh  Lăng  Nghiêm  còn  có  thể  hiểu  thành  ba  thứ,  chẳng  thể  nói 

rạch ròi một thứ nào. Huống là những chữ trọng yếu khác đều theo lệ chung 

[giống như vậy] hay sao? Ba thứ là tam-muội, tam-ma-đề, tam-ma-địa, trong 

một kinh mà còn nhiều thứ chẳng duy nhất, huống là nhiều sách ư? 

Ông  sửa  chữ  Mạt  (末:  cuối,  ngọn)  thành  chữ  Mạt  (抹:  nghiền  nát)130, 

chớ  nên  quá  cố  chấp.  Nếu  bảo  ghi  theo  lối  cổ  là  đúng  thì  chữ  dùng  trong 

Ngũ Kinh, Tứ Thư hiện thời đều phải sửa đổi, bỏ đi quá nửa thì mới tạm thời 

128  Tự  Vị  (Tự  Vựng)  là  bộ  tự  điển  do  Mai  Ưng  Tộ  soạn  vào  đời  Minh,  gồm  14  quyển,  có  đến 

33.179 từ ngữ, được hoàn tất vào năm Vạn Lịch 43 (1615). Bộ sách này được dùng làm tài liệu 

tham khảo chính để soạn Khang Hy Tự Điển về sau này. 

Tự Điển được nói đến ở đây gồm hai bộ tự điển: Khang Hy Tự Điển và Trung Hoa Đại Tự Điển. 

Khang Hy Tự Điển được hoàn thành vào năm Khang Hy 55 (1716) do Văn Hoa Điện Đại Học Sĩ 

Trương Ngọc Thư và Văn Uyên Các Đại Học Sĩ Trần Đình Kính chủ biên. Bộ tự điển này là công 

sức suốt sáu năm trời của hai mươi tám vị danh sĩ như Sử Quỳ, Vạn Kinh, Lưu Nghiễm, Vương 

Vân  Cẩm  v.v…  cùng  biên  soạn.  Khang  Hy  Tự  Điển  có  đến  47.035  chữ,  chia  theo  214  bộ  thủ, 

phiên thiết cách đọc khá hợp lý, đồng thời dẫn chứng chi tiết cách dùng các từ ngữ trong thư tịch 

cổ nên cho đến nay vẫn được coi là tài liệu tham khảo hữu ích nhất về chữ Hán thời cổ. Bộ Trung 

Hoa Đại Tự Điển được soạn vào năm 1915, với mục đích sửa chữa những sai lầm trong Khang 

Hy Tự Điển, đồng thời bổ sung những danh từ mới, nhất là các thuật ngữ khoa học, đồng thời chú 

trọng sửa đổi cho cách phiên âm và giải thích từ ngữ đơn giản, chính xác hơn. 

129 Vì chữ Trà gần với âm tiếng Phạn hơn. 

130 Trong kinh Pháp Hoa vận dụng rất nhiều lối viết giả tá. Mạt được nói ở đây là chữ Mạt trong 

Mạt  Hương  (末香),  đáng  lý  ra  phải  viết  là  Mạt  Hương  (抹香),  nhưng  kinh  luôn  viết  là  Mạt 

Hương  (末香).  Tuy  thế,  ai  đọc  đến  cũng  hiểu,  không  cần  phải  cầu  kỳ  sửa  lại  những  chữ  trong 

những bản đã được lưu hành từ bao đời đến giờ cho nên Tổ mới chê ông Đinh Phước Bảo quá cố 

chấp. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 116 of 274

gần giống ý [những chữ được dùng vào thời cổ]. Nếu lại muốn dùng đúng 

nguyên văn như trong thời ấy thì e rằng chẳng có chữ [hiện thời] nào dùng 

[để ghi chép Tứ Thư, Ngũ Kinh] được hết! 

Chữ Cập (及: và) sửa thành chữ Nãi (乃: bèn), đúng là sai ngoa, nhưng 

Quang  vẫn  chưa  thấy  bản  nào  chép  sai  như  vậy,  cố  nhiên  không  phải  bản 

nào hiện thời cũng đều chép giống như vậy. 

Chữ Danh (名) viết thành chữ Minh (明) cũng chẳng thể tra cứu được. 

Sách Cú Giải viết:  “Chữ Danh liên quan đến phần kinh văn tiếp theo. Chữ 

 này vốn dùng để liệt kê nhiều thứ, sao không có một điều nào khác mà lại 

 dùng  chữ  Danh?  Nếu  chỉ  có  một  mình  điều  này  mà  dùng  chữ  Danh  thì  sẽ 

 thành cách dịch hỗn loạn”131.  Nguyệt Thiên Tử, Minh Nguyệt Thiên Tử cố 

nhiên chẳng phải một, chẳng phải hai. Như có người gọi các hạ là cư sĩ, lại 

có người gọi là đại cư sĩ, có vì một chữ Đại mà gây trở ngại ư? 

Chữ Minh (冥: tối tăm) cố nhiên nên viết là Minh (瞑: nhắm tịt mắt lại), 

Manh Minh (盲冥: mù mờ, tối tăm) cố nhiên phải viết là Manh Minh (盲瞑

: mù lòa), chữ có xưa - nay, nhưng nghĩa chẳng tăng - giảm, cớ gì phải nhọc 

sức so đo tường tận hay dở như vậy? 

Chữ Trinh (貞) là thân cây; Thật (實) là trái cây. Cú Giải vẫn thiếu đoạn 

phân tích giảng giải về chữ này, trong các bản kinh [được lưu thông] phần 

nhiều viết sai [chữ Trinh thành] chữ Chân (真)132, thật đáng đau lòng! 

Tập  (集)  là  tích  tập,  còn  Tập  (習)  là  tu  tập.  Chữ  tuy  khác  nhau,  nhưng 

nghĩa có thể dùng lẫn cho nhau. Chẳng riêng gì kinh Pháp Hoa dùng lẫn lộn 

chữ này, mà trong kinh Hoa Nghiêm cũng thế. Do chẳng hại gì đến nghĩa thì 

các bản chép sao cứ giữ nguyên như vậy cũng được. 

Chữ  Thọ  (受)  có  nghĩa  là  được.  Chữ  Thọ  (授)  có  nghĩa  là  trao  cho. 

Chẳng  biết  dựa  theo  nghĩa  để  định  danh,  làm  sao  coi  trọng  chuyện  hoằng 

kinh cho được! Cố nhiên chẳng phải đợi đến khi có chứng cứ mới biết là sai 

vậy. 

131 Đây là một câu kinh trong phẩm Tự kinh Pháp Hoa (theo bản của Đại Chánh Tân Tu Đại Tạng 

Kinh):  “Nhĩ thời, Thích Đề Hoàn Nhân dữ kỳ quyến thuộc nhị vạn thiên tử câu. Phục hữu danh 

 Nguyệt thiên tử, Phổ Hương thiên tử, Bảo Quang thiên tử, tứ đại thiên vương, dữ kỳ quyến thuộc 

 vạn thiên tử câu”  (Khi ấy, Thích Đề Hoàn Nhân và quyến thuộc hai vạn thiên tử cùng đến. Lại 

có những vị như Nguyệt thiên tử, Phổ Hương thiên tử, Bảo Quang thiên tử, bốn đại thiên vương 

và quyến thuộc một vạn thiên tử cùng đến). Sách Cú Giải cho rằng chữ Danh ở đây là sai, phải 

là chữ Minh mới đúng! Đa số các bản Pháp Hoa lưu hành hiện thời ở Việt Nam đều chép là chữ 

Minh. 

132 Hai chữ này trích từ câu nói của đức Phật trong phẩm Phương Tiện sau khi những người nghe 

đức Phật chấp nhận lời thỉnh của ngài Xá Lợi Phật giảng kinh Pháp Hoa liền đứng lên lễ Phật rồi 

lui về.  “Ngã kim thử chúng, vô phục chi diệp, thuần hữu trinh thật. Xá Lợi Phất! Như thị tăng 

 thượng mạn nhân, thoái diệc giai hỹ!”  (Trong chúng ta không còn cành lá, chỉ còn thân cây và 

quả. Xá Lợi Phất! Những kẻ tăng thượng mạn ấy lui về cũng là tốt). Do không để ý đến sự đối 

xứng giữ “chi diệp” và “trinh thật” nên nhiều bản đã tùy tiện sửa “trinh thật” thành “chân thật”. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 117 of 274

Chữ Nghị (議) trong từ ngữ Luận Nghị (論議) viết thành chữ Nghĩa (義

) cũng không sao, do trong chữ Luận đã sẵn đủ ý nghĩa của chữ Nghị rồi, mà 

cái điều được Luận Nghị (bàn bạc) chính là Nghĩa (nghĩa lý) vậy. 

Chữ  Phạt  (伐)  sửa  thành  (罰)  thì  sai  ngoa  quá  mức.  Cư  sĩ  chấp  cổ  quá 

mức,  nên  mới  làm  thế.  Chẳng  biết  rằng  lỗi  nhỏ  thì  [gọi  là]  phạt  (罰).  Như 

tiểu  vương  phản  nghịch,  Luân  Vương  đi  đánh  dẹp  thì  cũng  gọi  là  phạt  (罰

).  Chứ  [nếu  theo  như  cư  sĩ]  thì  [những  chữ  Phạt133  (伐)  trong  các  câu]   “lễ 

 nhạc chinh phạt, Vũ Vương phạt Trụ”  (禮樂征伐，武王伐紂: Dùng lễ nhạc 

để chinh phạt, Vũ Vương dẹp Trụ) đều phải sửa thành chữ Phạt (罰) hết hay 

sao? 

Oán  tặc  đã  cầm  dao  làm  hại  thì  chữ  Nhiễu  (繞:  vây  quanh)  ý  nghĩa  rất 

khéo, còn ý nghĩa chữ Nhiễu (擾: khuấy nhiễu) rất vụng. Chữ Oán (怨) đổi 

thành Oán (冤) thì trong kinh sách hai chữ này được dùng lẫn cho nhau. Oán 

(怨) là oán hận, oán thù; còn Oán (冤) là oan khuất, oan uổng. Trong kinh 

Hoa Nghiêm có gần một trăm trường hợp như vậy, nhưng hai chữ này mỗi 

chữ  chiếm  một  nửa,  do  vậy  hãy  nên  sửa  cho  đúng.  Ngay  trong  kinh  Pháp 

Hoa thì hai chữ này vẫn dùng lẫn cho nhau. 

Chữ  Đa  (哆)134  sửa  thành  chữ  Đa  (多)  thì  vẫn  là  một  gốc.  Những  bản 

Quang được thấy đều viết là Đa (哆). 

Tham  Trước  (貪著:  tham  đắm)  hay  Tham  Nhạo  (貪樂:  tham  ưa)  về  ý 

nghĩa  đều  có  thể  dùng  lẫn  cho  nhau,  chẳng  cần  phải  dẫn  khắp  các  kinh  để 

chứng tỏ viết như vậy là sai! 

Chữ  Xử  (處)  chính  là  Thọ  (受),  Thọ  chính  là  Xử135,  ông  tính  sửa  cho 

giống hệt nhau có lẽ quá cố chấp. Sách Mạnh Tử chép:  “Ngô hôn bất năng 

 tấn ư thị hỹ, nguyện phu tử phụ ngô chí minh dĩ giáo ngã. Ngã tuy bất mẫn, 

133 Hai chữ Phạt này ý nghĩa rất khác nhau, bầy tôi phản nghịch, vua là người bề trên đem quân 

đánh  dẹp  thì  gọi  là  Phạt  (罰),  tức  trừng  phạt.  Còn  vì  mọi  người,  vì  đại  thể  mà  Vũ  Vương  phải 

đem quân diệt Trụ hầu đem lại sự yên vui cho dân chúng (nên nhớ Vũ Vương là chư hầu của Trụ 

Vương) thì việc đánh dẹp do đại nghĩa ấy sẽ được gọi là Phạt (伐). 

134 Chữ Đa này thường được dùng để phiên âm thần chú, thường để phiên các âm Ta trong Phạn 

văn. Khi phiên sang tiếng Việt chữ này thường được đọc trại thành Đá. 

135 Trong phẩm Hóa Thành Dụ, khi chư Thiên mười phương đem cung điện của chính mình dâng 

lên, đã nói kệ cầu thỉnh đức Phật tiếp nhận, có vị nói là  “duy nguyện thùy nạp thọ” , có vị nói là 

 “duy nguyện thùy nạp xử”.  “Xin Phật rủ lòng nhận lấy” hay “xin Phật rủ lòng nhận để ở” thì cũng 

chẳng khác gì nhau lắm. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 118 of 274

 thỉnh thường thí chi136” . Bốn câu nói này được nói cùng một lúc, thốt ra từ 

cùng  một  miệng  mà  còn  chẳng  thể  dùng  nhất  quán,  đang  Ngô  chợt  thành 

Ngã, huống chi là đối với kệ tụng do Phạm Thiên các phương nói ra lại cứ 

muốn phải sửa sao cho giống hệt như nhau ư? 

Sửa  chữ  Đạo  (道)  thành  chữ  Huệ  (慧)  tuy  dường  như  không  hợp  lẽ, 

nhưng xét kỹ câu kinh tiếp theo câu  “tốc thành tựu Phật thân”  (mau thành 

tựu  Phật  thân)  thì  cố  nhiên  chữ  Huệ  cũng  không  sai  cho  lắm.  Các  bản  ghi 

sao cứ giữ như vậy là được rồi! 

Chữ Số (數) sửa thành chữ Chư (諸) thì Quang trọn chưa thấy bản nào 

chép sai như vậy. 

Văn  (聞:  nghe)  chính  là  “văn  hương”  (聞香:  nghe  mùi,  ngửi  mùi),  tức 

là một lần mười và hai lần năm vậy. Chèn ép điều này, đề cao điều kia, hay 

chèn ép điều kia, đề cao điều này đều sai hết, bản nào giữ theo bản nấy là 

được rồi. Thiêu (燒) hay Phần (焚) đều là đốt. Sửa chữ Đắc (得) thành chữ 

Đáng (當) thì Quang cũng chưa thấy bản nào ghi như thế, chớ nên nói các 

bản hiện thời đều như vậy! 

Niên  hiệu  Thái  Khang  đời  Vũ  Đế  hay  niên  hiệu  Vĩnh  Khang  đời  Huệ 

Đế137,  các  vị  [cổ  đức]  đều  chưa  thể  tra  cứu  trong  Tam  Tạng  Ký  Tập,  Đại 

Đường Nội Điển Lục138, nên không cách nào biện định để sửa cho đúng điều 

sai này vì Cao Tăng Truyện chưa ghi rõ năm tháng kinh Pháp Hoa được dịch 

ra. 

[Sách  Cú  Giải  nhắc  đến]  những  chữ  bị  bỏ  sót  thì  tra  trong  những  bản 

kinh được lưu thông gần đây đều thấy đúng cả. Nhưng chẳng sót chữ thì ý 

nghĩa [của kinh] cũng không tăng, mà bị sót chữ thì ý nghĩa [của kinh] cũng 

không giảm. Hãy nên ai nấy tuân theo một bản nào đó là được rồi! Nếu cứ 

muốn tham khảo bản này để sửa cho đúng bản kia sẽ trở thành bỏ gốc chạy 

136  Đây  là  một  câu  nói  của  Lương  Huệ  Vương  được  chép  trong  sách  Mạnh  Tử.  Khi  sang  nước 

Lương gặp nhà vua, được hỏi về kế sách, Mạnh Tử đã bảo: “Nay nhà vua cai trị bằng cách thực 

thi lòng nhân khiến cho kẻ sĩ trong thiên hạ đều muốn đứng trong sân chầu của nhà vua, kẻ nông 

phu đều muốn cày ruộng cho vua, con buôn đều muốn tích trữ hàng hóa nơi chợ của vua, người 

đi  xa  đều  muốn  đi  trên  đường  của  vua…  Làm  được  như  thế  thì  còn  ai  ngăn  trở  nhà  vua  được 

nữa?”  Lương  Huệ  Vương  bèn  thưa:  “Con  tối  tăm  chưa  thể  làm  được  như  vậy,  xin  phu  tử  giúp 

con, dạy cho con được sáng chí. Con tuy không lanh lợi, nhưng xin thầy cứ dạy thử”. 

137  Vĩnh  Khang  (280-289)  là  niên  hiệu  của  Tư  Mã  Viêm  (Tấn  Vũ  Đế)  sau  khi  diệt  được  Đông 

Ngô. Còn Thái Khang (300-301) là niên hiệu của Tấn Huệ Đế (Tư Mã Trung) chỉ sử dụng chưa 

đầy hai năm. Đây là vấn đề tranh luận bộ kinh Chánh Pháp Hoa được dịch trong năm nào. Chánh 

Pháp Hoa là bản dịch kinh Pháp Hoa cổ nhất do ngài Trúc Pháp Hộ làm Dịch Chủ. Đa phần thiên 

về thuyết cho rằng kinh này được dịch năm Thái Khang thứ bảy (286) đời Tấn Vũ Đế. 

138 Tam Tạng Ký Tập gọi đủ là Xuất Tam Tạng Ký Tập do ngài Tăng Hựu (445-518) soạn vào 

đời Lương, còn gọi là Xuất Tam Tạng Ký Mục Lục, Lương Xuất Tam Tạng Tập Ký, hoặc Tăng 

Hựu  Lục.  Nội  dung  ghi  chép  duyên  do,  danh  mục  các  kinh  và  những  bản  dịch  kinh  điển  khác 

nhau từ thời Hậu Hán đến đời Lương. 

Đại Đường Nội Điển Lục do ngài Đạo Tuyên (596-667) soạn vào đời Đường ghi chép hai trăm 

hai mươi dịch giả, tên gọi của hai ngàn bốn trăm tám mươi bảy bộ kinh. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 119 of 274

theo  ngọn,  uổng  phí  tinh  thần,  đối  với  người,  đối  với  kinh,  rốt  cuộc  có  lợi 

ích gì đâu? Người hoằng kinh hãy nên nương theo Tứ Y. Tứ Y là   “y pháp 

 bất y nhân, y nghĩa bất y ngữ, y trí bất y thức, y liễu nghĩa kinh bất y bất liễu 

 nghĩa  kinh”   (nương  theo  pháp  chứ  không  nương  theo  người,  nương  theo 

nghĩa chứ không nương theo lời nói, nương theo trí chứ không nương theo 

thức, nương theo kinh liễu nghĩa chứ không nương theo kinh bất liễu nghĩa). 

Kinh lưu truyền mấy ngàn năm khắp cả thiên hạ mà muốn cho mỗi câu mỗi 

chữ  [trong  các  bản  kinh  được  lưu  hành]  không  một  chỗ  nào  bị  so  le  được 

chăng? Cốt sao xét về ý nghĩa thông suốt là được rồi. Cố nhiên chẳng nên 

quá chấp trước câu nệ vậy! (Ngày Hai Mươi Tám tháng Hai năm Dân Quốc thứ bảy - 

1918)

63. Thư trả lời cư sĩ Đinh Phước Bảo (thư thứ mười lăm) 

Bữa  Mười  Tám  hôm  trước  đã  nhận  được  sách  gởi  tới,  liền  vâng  mạng 

phúc đáp ngay. Đến hôm Hai Mươi mới nhận được thư các hạ, bưu cục đều 

lần  lượt  chuyển  tới  các  bưu  kiện.  Các  hạ  nhắc  đến  sách  Hải  Nam  Nhất 

Chước  thì  sách  ấy  có  lợi  lẫn  gây  tổn  hại  cho  người  khác  đều  có  đủ.  Thoạt 

đầu, Quang chấp lý rất nghiêm, sợ người khác mắc bệnh, trọn chẳng hé răng 

bảo người ta đọc. Rồi sau đấy nghĩ rằng thiện thư trong thế gian thật ít sách 

tận  thiện  tận  mỹ,  chỉ  cần  có  thể  tạo  được  lợi  ích  thì  chẳng  ngại  gì  bảo  họ 

đọc. Dẫu có ai bị tổn hại thì cũng chỉ tùy theo tri kiến của người ấy mà phân 

biệt  lợi  -  hại.  Nếu  do  có  chỗ  chẳng  thích  đáng  bèn  nhất  loạt  cự  tuyệt  thì 

không khỏi đánh mất phương pháp dẫn người khác tiến vào chỗ thù thắng. 

Vì thế, gần đây tôi cũng thường bảo người khác thỉnh về đọc. 

Người  soạn  ra  sách  ấy  vốn  quê  ở  Giang  Tây,  họ  Từ  tên  Khiêm,  tự  là 

Bạch Phảng139, ngoài ba mươi tuổi liền được bổ vào viện Hàn Lâm. Do bẩm 

tánh chân thật, chất phác nên chẳng muốn làm quan, cũng từng đảm nhiệm 

chức Sơn Trưởng140 một hai lần. Sau đấy, ở hẳn nơi nhà, chuyên chú khuyên 

người làm lành và cầu cơ, dân chúng theo học rất đông. Về sau, do một vị 

Cử  Nhân  tại  tỉnh  thành  Giang  Tây  dạy  môn  đồ  cầu  cơ  chẩn  bệnh  khá  linh 

nghiệm, mẹ quan Phủ Đài141 mắc bệnh, thuốc men không công hiệu; do vậy, 

thỉnh  đồ  đệ  ông  ta  đến  cầu  cơ  kê  toa.  Thuốc  vừa  uống  vào  miệng  [bà  cụ] 

liền tắt thở ngay. Xét kỹ toa thuốc, thấy trong ấy có những vị thuốc kỵ nhau. 

Do  vậy,  bèn  bắt  kẻ  ấy  đến  tra  hỏi,  ông  ta  khai  ra  tên  thầy  mình,  quan  liền 

bắt thầy ông ta thường mạng. Từ Khiêm nghe tin, bèn thôi không dạy người 

139 Sách Tam Biên ghi là Bạch Hàng (白航) nhưng trong các tài liệu viết về ông này cũng như 

trong Tục Biên đều ghi là Bạch Phảng (白舫), nên chúng tôi cũng phiên âm là Bạch Phảng. 

140 Tương đương chức vụ trưởng ty Kiểm Lâm hiện thời. 

141 Phủ Đài là tên gọi khác của chức quan Tuần Phủ (đôi khi đọc là Tuần Vũ), tức quan đứng đầu 

một  tỉnh  dưới  thời  Minh  -  Thanh,  thuộc  ngạch  Tùng  Nhị  Phẩm.  Gọi  là  Tuần  Phủ  nhằm  ngụ  ý 

 “tuần hành thiên hạ, phủ quân án dân”  (đi tra xét trong thiên hạ, cai quản quân dân). Chức này 

được đặt ra từ năm Hồng Vũ 24 (1430)

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 120 of 274

khác cầu cơ nữa, chỉ chuyên chú dạy sửa lỗi hướng lành, tích công lũy đức, 

bảo con cháu ông ta mỗi người chuyên một nghề, chẳng được đặt chân vào 

con đường làm quan. Ông ta thọ đến chín mươi sáu tuổi. Lúc lâm chung, có 

người bạn thân đi đường nghe tiếng thiên nhạc, trở về hỏi thăm, té ra ngay 

trong lúc ấy, mọi người đều nghe tiếng thiên nhạc khi ông ta mất. Đệ tử của 

ông ta thật đông. Sư Liễu Nhất Trụ Trì chùa Pháp Vũ trước kia lúc còn tại 

gia là môn sinh cuối cùng của ông ta, nay Sư đã bảy mươi chín tuổi rồi, từng 

kể chuyện này với Quang. 

Điều đáng tiếc là ông ta chỉ có tâm thích điều lành, ưa Phật, nhưng trọn 

chẳng dự vào lò hun đúc của bậc tri thức đủ mắt, đến nỗi trở thành tri kiến 

hồ đồ “tà - chánh chẳng phân, đúng - sai lẫn lộn”. Trước thuật của ông ta sao 

trích kinh Phật lẫn lời giáng cơ, coi chân kinh và ngụy kinh giống hệt như 

nhau. Ông ta thường có những lời nghị luận, phán đoán xét về văn lý cũng 

phần nhiều gây sướng tai khoái mắt người khác, nhưng bản Tâm Kinh ngụy 

tạo lời văn lẫn lý đều thô thiển, hèn kém, chẳng đáng để vào mắt, mà ông ta 

vẫn  coi  giống  hệt  như  Tâm  Kinh!  Đúng  là  xem  mắt  cá  và  chân  châu  hoàn 

toàn như những vật giống hệt nhau không khác! Nhưng bản Tâm Kinh được 

ông  ta  sao  lục  từ  bản  do  Quách  Lan  Thạch  đã  viết  thì  lại  là  cùng  một  bản 

gốc, khác người dịch, chứ không phải là kinh ngụy tạo, không thể không biết 

[điều  này]!  Cái  gọi  là  Quán  Âm  Sám  Pháp  chính  là  do  gã  Tăng  phàm  tục 

vô tri cắt xén Lương Hoàng [Sám] và Thủy Sám ghép thành [sám văn]. Do 

không hiểu văn lý lại muốn biên soạn thành nghi thức mới nên đến nỗi sự lý 

và giáo tướng bị mâu thuẫn. 

Nội  dung  của  bốn  cuốn  thuộc  phần  Nội  Hàm  [của  bộ  Hải  Nam  Nhất 

Chước] quá nửa là những lời giáng cơ, chẳng đáng để lưu thông. Ông ta tự 

cho là phần này hết sức tinh vi, hết sức xác đáng. Phần Ngoại Hàm gồm sáu 

quyển, phần nhiều là chuyện Bồ Tát cảm ứng. Tuy không phải là chẳng mắc 

khuyết điểm thâu thập tràn lan, nhưng quả thật có lợi ích rất lớn cho thế đạo 

nhân tâm. Vào đời trước, lúc gieo thiện căn trọn chớ nên gieo lẫn lộn, hễ lẫn 

lộn thì đời này tà - chánh chẳng phân. Từ Khiêm do đời trước đã gieo thiện 

căn  lộn  xộn,  nên  đời  này  tuy  tu  chuyên  ròng  mấy  chục  năm,  chỉ  trở  thành 

một bậc thiện sĩ trong cõi tục! Lúc mất, tuy có thiên nhạc là điềm lạ, nhưng 

chỉ là sanh lên cõi trời, chứ không phải sanh về Tây Phương vì đối với Phật 

pháp  ông  ta  trọn  chẳng  biết  đến  nghĩa  lý  đích  thực  tột  cùng,  huống  chi  là 

pháp môn Tịnh Độ ư? 

Cổ nhân nói:  “Cộng quân nhất dạ thoại, thắng độc thập niên thư”  (Tạm 

dịch:  Một  đêm  trò  chuyện  cùng  anh,  còn  hơn  đọc  sách  loanh  quanh  mười 

mùa). Nếu là bậc học rộng nghe nhiều, chẳng cùng những vị thông suốt thảo 

luận  mấy  phen,  sẽ  trở  thành  “nhai  bã  của  cổ  nhân  chẳng  tiêu  hóa  được”, 

đâm ra thành đại bệnh! Học hỏi chẳng gặp người thông, đến già rốt cuộc trở 

thành  đống  xương.  Không  riêng  gì  Từ  Khiêm  là  như  thế  mà  những  người 

giống như Từ Khiêm trong cõi đời quả thật đông lắm đấy!  (Ngày Hai Mươi Mốt 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 121 of 274

 tháng Năm năm Dân Quốc thứ bảy - 1918). 

64. Thư trả lời cư sĩ Đinh Phước Bảo (thư thứ mười sáu) 

Hôm  qua  nhận  được  thư,  biết  các  hạ  muốn  lưu  thông  cuốn  Thành  Đạo 

Ký Chú142, khôn ngăn vui mừng. Ba mươi năm trước, tôi đã từng được thấy 

sách này ở Hồng Loa, chứ ở Pháp Vũ hoàn toàn không có, liền ra phía trước 

núi hỏi một người bạn, thầy ấy nói [nhà chùa] có một bản nhưng đã bị thầy 

Đương Gia cầm đi hai ba năm rồi, vị ấy lại không có mặt ở chùa. Do vậy, 

bảo họ tìm kiếm trong nhà kho, phòng chứa kinh, nhưng vẫn chưa tìm được. 

Vị sư ấy hứa sẽ viết thư hỏi ông ta. Nhưng một cuốn sách mỏng manh nếu 

chẳng trân trọng, mến tiếc, chắc đã lạc mất rồi! Do vậy, lại gởi thư sang cho 

thầy Kỳ Căn là Thư Ký chùa Quán Tông nhờ thầy hỏi khắp đại chúng chùa 

Quán Tông, ai có thì đem nguyên bản gởi thư bảo đảm cho Quang. Đợi đến 

khi  sắp  chữ  hoàn  chỉnh,  sẽ  kính  gởi  trả  lại.  Trong  hai  chỗ  ấy,  may  ra  một 

chỗ  sẽ  có.  Chứ  nếu  sao  chép  ngay  trong  núi  thì  hơi  khó  kiếm  được  người. 

Cơ  duyên  của  Phật,  của  Tổ  ẩn  hay  hiển  có  thời,  thần  vật  ngầm  gia  hộ,  ắt 

được như nguyện  (Ngày Hai Mươi Lăm tháng Ba năm Dân Quốc thứ tám - 1919) 

65. Thư gởi cư sĩ Đinh Phước Bảo (thư thứ mười bảy) 

Những sách do các hạ biên soạn như Lục Đạo Luân Hồi v.v… quả thật 

có  thể  khiến  cho  kẻ  khinh  nhờn  chẳng  hề  thấy  nghe  hay  biết  đại  đạo  sẽ 

nhanh chóng được mở mang tầm mắt, hồi tâm chuyển niệm, biết chính mình 

vốn một mực ngồi đáy giếng nhìn trời, lầm lạc suy lường bầu trời bao lớn! 

Những ghi chép của tiên hiền vốn do túc căn sâu dầy, vâng lời di chúc của 

đức Phật, cho nên chẳng mê muội linh tánh của chính mình, dùng ngôn ngữ, 

sự tích của Thế Đế để chuyển pháp luân tùy cơ độ sanh của đức Như Lai. Từ 

đấy,  người  sanh  lòng  chánh  tín,  phát  tâm  Bồ  Đề,  sợ  nỗi  khổ  dữ  dội  trong 

luân  hồi,  hâm  mộ  sự  vui  sướng  cùng  cực  nơi  An  Dưỡng,  ắt  sẽ  một  người 

xướng, trăm người họa, dẫn dắt nhau thoát khỏi cõi Sa Bà này, sanh về cõi 

Cực Lạc kia, chẳng thể dùng toán số, thí dụ nào để biết được nổi! 

Quang đọc xong cảm thấy vui vẻ, may mắn khôn cùng, toan viết một bài 

tựa để tán dương, nhưng do mục lực không đủ, lại thêm bận bịu không rảnh 

rang, nên lần chần đến nay. Tuy đã ghép được hơn một ngàn chữ, nhưng do 

học vấn nông cạn, kém cỏi, kiến địa tầm thường, thấp thỏi, đối với tự tánh 

ngay  chính  nơi  tâm  và  đạo  tùy  cơ  lợi  sanh  [vẫn  hệt  như]  kẻ  lòa  trong  lúc 

mây dầy sương kín, ngửa trông ánh mặt trời chỉ càng thêm lòa quáng. Vì thế, 

142 Thành Đạo Ký Chú có tên đầy đủ là Thích Ca Như Lai Thành Đạo Ký Chú, do Huệ Ngộ đại 

sư viết để chú giải tác phẩm Thích Ca Như Lai Thành Đạo Ký của Vương Bột đời Đường. Sách 

này hiện được xếp vào Vạn Tục Tạng, tập 75. Vương Bột làm quan Bác Sĩ thời Đường Cao Tông, 

cùng với cha và anh đều nổi danh văn tài thời ấy, được xưng tụng là Vương Thị Tam Châu Thụ 

(ba cây ngọc nhà họ Vương). Vương Bột còn có bài phú Đằng Vương Các Ký rất nổi tiếng. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 122 of 274

đối với diệu đạo của Phật, của Tổ, cũng như tâm sự của các hạ đều chưa thể 

nêu tỏ rõ ràng. Lòng biết lời tựa này trọn chẳng thể dùng được, nhưng muốn 

biểu lộ lòng ngu thành, nên riêng gởi trình dưới tòa, mong hãy rộng lòng phủ 

chánh  (Ngày Rằm tháng Năm năm Dân Quốc thứ tám - 1919).  

Tôi có chỗ muốn thưa hỏi đối với ba cuốn sách ấy, sẽ viết trong một tờ 

giấy khác. 

Hơn  nữa,  cái  hại  của  thuốc  phiện  chẳng  thể  nói  trọn  hết  được.  Năm 

ngoái tôi đã bàn chuyện này với Trần Tích Châu, ông ta cho biết trước đây 

đã từng hút thuốc phiện, nghiện rất nặng, về sau được một toa thuốc, uống 

vào  trừ  được  tận  gốc.  Do  vậy,  khôn  ngăn  khâm  phục!  Năm  nay  ông  ta  lại 

đến  núi;  nhân  đấy,  bảo  ông  ta  chép  ra  toa  thuốc  ấy  để  làm  lợi  đồng  nhân. 

Nhưng Quang ẩn thân ngoài hải đảo chẳng giao du với ai, tuy có toa thuốc 

ấy  vẫn  khó  thể  lợi  người  được!  Trước  kia,  có  người  bạn  từ  Cáp  Nhĩ  Tân 

(Harbin)  đến  nói  ở  chỗ  ông  ta  bãi  bỏ  lệnh  cấm  thuốc  phiện,  [người  ta  mặc 

sức  hút]  trọn  chẳng  kiêng  sợ  gì.  Cũng  có  người  muốn  cai  nhưng  không  có 

cách nào hết, thường ưu tư về chuyện ấy. Do vậy, bèn gởi toa thuốc ấy đi, 

mong ông ta lần lượt truyền bá, để những ai có chí cai nghiện sẽ cùng được 

lợi ích. Nay nghĩ các hạ có tâm lo cho thế đạo, lại còn hành nghề y, giao du 

rất rộng, người tin tưởng thật đông. Nếu có ai mắc bệnh này muốn vĩnh viễn 

trừ tận gốc rễ mà chẳng có được phương cách nào thì chắc là hãy nên đem 

bài thuốc này tặng cho họ. Do vậy gởi kèm theo thư  (lại nói kèm thêm) 

* Tiên truyền tuyệt diệu thần phương để cai thuốc phiện 

 (Dẫu  là  hạng  vốn  được  xưng  quốc  thủ  danh  y  cũng  chớ  nên  lầm  lạc  tăng  thêm  một  vị 

 thuốc nào. Nếu tăng thêm một vị thuốc nào đấy, [toa thuốc] sẽ chẳng linh nghiệm nữa. 

 Hết sức khẩn cầu) 

Cam  Thảo  (Radix  Glycyrrhizae)  loại  tốt:  nửa  cân,  Xuyên  Bối  Mẫu 

(Bulbus Fritillariae Cirrhosa): bốn lạng143; Đỗ Trọng (Eucommia Ulmoides 

Oliver): bốn lạng. 

Dùng sáu cân nước để nấu chung ba vị thuốc, cho đến khi cạn nước một 

nửa thì bỏ bã, dùng một cân đường đỏ loại tốt nhất đổ vào nước thuốc, đun 

tiếp gần khoảng một giờ sẽ thành chất cao. 

1)  Ba  ngày  đầu  tiên,  mỗi  ngày  uống  một  lạng  cao,  hút  một  tiền  thuốc 

phiện. 

2) Ba ngày kế đó, uống một lạng cao, hút tám phân thuốc phiện. 

3) Ba ngày kế đó, hút sáu phân. 

4) Ba ngày kế đó, hút bốn phân. 

5) Ba ngày kế đó, hút hai phân. 

143 Một Lạng (lượng) gồm 10 Tiền, một Tiền là mười Phân. Tùy theo địa phương mà chênh lệch 

từ 36g đến 40g. Hiện thời, tại Trung Hoa Đại Lục quy định một Lạng là 50g, trong khi Đài Loan 

và Hương Cảng quy định một lạng là 37,429g. Một Cân là mười sáu Lạng (theo Wikipedia)

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 123 of 274

Từ đấy trở đi, mỗi ngày dùng một lạng cao, hút một phân thuốc phiện. 

Lại  dùng  cho  đến  ngày  thứ  mười  tám,  dùng  sau  một  tháng  thì  không  cần 

phải hút thuốc phiện nữa, vĩnh viễn trừ được tận gốc rễ. 

Nếu trong khi uống thuốc cao, có những bệnh tật phát tác bên ngoài có 

thể hút thêm lên một phân thuốc phiện. Hút một hai ngày liền thôi, vẫn chiếu 

theo đúng toa thuốc ban đầu để uống cao, đừng tăng nhiều hơn. Toa thuốc 

này cai được thuốc mạnh hơn hút thuốc phiện một bậc. Dù ai nghiện nặng, 

mỗi ngày phải hút mấy lạng thuốc phiện, mà cai bằng toa thuốc này không ai 

chẳng trừ được tận gốc, lại không bị bệnh gì khác. Nhiều lần thử đều nhiều 

lần hiệu nghiệm, đúng là toa thuốc thần diệu. 

Tiên  sinh  Trần  Tích  Châu  hằng  ngày  hút  ba  bốn  lạng  thuốc  phiện,  sau 

có được toa thuốc này liền nấu một liều uống vào; hết thuốc thì bệnh ghiền 

cũng hết. Chẳng những không bệnh tật gì mà thân thể còn khỏe mạnh, tinh 

thần  sung  túc.  Từ  đấy  bảo  khắp  với  người  quen  biết,  không  ai  chẳng  dùng 

hết thuốc liền dứt được chứng nghiện. Do tôi nói đến nỗi họa hại của thuốc 

phiện, ông ta liền kể nguyên do cai thuốc của chính mình. Tôi bèn xin ông ta 

chép ra để cứu những ai cùng mắc phải bệnh này! Hơn nữa, người cai thuốc 

phải có tấm lòng “trăm điều thử thách chẳng quay đầu, dẫu chết chẳng thay 

đổi” thì mới đạt được hiệu quả thật sự của bài thuốc này. Nếu trong tâm trọn 

chẳng có ý niệm nhất định cai thuốc, đừng nói là dược vị của thế gian chẳng 

thể hữu ích, dẫu thần tiên đích thân trao cho tiên đan cũng chẳng thể có ích 

được! Mong [người muốn cai thuốc phiện] hãy gắng chí uống vào thì may 

mắn lắm thay! 

Đạo lập ngôn muôn vàn khó khăn, dẫu học vấn uyên bác, nhưng muốn 

trước tác hoặc trích lục những câu danh ngôn, ắt phải suy xét, châm chước 

kỹ  càng.  Xét  đến  tình  thế  của  từng  câu  văn,  dựa  theo  ngữ  mạch  thì  mới 

chẳng  đến  nỗi  mắc  khuyết  điểm  “vì  từ  mà  hại  ý”  cũng  như  đem  sai  lầm 

truyền tụng sai lầm. Trước kia, tôi đọc Phật Học Chỉ Nam thấy dẫn sách Chỉ 

Nguyệt Lục144 có chỗ giản lược ý câu văn không nhất quán, có khi chép  “lão 

 bệnh tử tăng”  (ông tăng già bệnh chết) thành  “sanh lão bệnh tử” , nghĩ rằng 

các hạ chưa xét kỹ càng, ngẫu nhiên chép sai! Nay thử kiểm cuốn sách này 

cũng thấy viết như vậy, khôn ngăn than thở! 

Phần  lớn  những  trước  tác  của  người  thông  minh  trong  đời  sau  phần 

nhiều  đều  có  chỗ  không  suy  xét  kỹ  càng,  tài  sức  có  thừa  mà  chẳng  chịu 

châm  chước  đôi  ba  phen,  viết  lách  cẩu  thả!  Tuy  có  thể  làm  lợi  cho  người 

khác,  người  ta  tưởng  mình  là  bậc  thông  suốt  bèn  dựa  theo  đó  đem  sai  lầm 

lưu  truyền  sai  lầm  thì  lỗi  ấy  cũng  chẳng  phải  nông  cạn!  Quang  vô  đạo,  vô 

144 Chỉ Nguyệt Lục (tên đầy đủ là Thủy Nguyệt Trai Chỉ Nguyệt Lục) là bộ sách gồm ba mươi hai 

quyển do Cù Nhữ Tắc biên soạn vào đời Minh, chép sự tích của quá khứ thất Phật và hành trạng, 

pháp ngữ của chư Tổ sư Ấn Độ và các Tổ sư Đông Độ cho đến ngài Đại Huệ Tông Cảo v.v… 

Tổng cộng là 650 vị cổ đức. Đến đời Thanh, có ông Nhiếp Tiên, hiệu Lạc Độc, soạn tiếp cuốn bộ 

Tục Chỉ Nguyệt Lục gồm 20 quyển chép hành trạng của cổ đức từ năm Long Hưng thứ 2 (1164) 

đến năm Khang Hy mười tám (1679). 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 124 of 274

đức, ít tham phỏng, ít học, trót được ông lầm coi là tri kỷ trong pháp môn, 

thường  muốn  dốc  hết  sức  dò  theo  từng  dòng  mực  để  đáp  tạ  tri  kỷ.  Nhưng 

mắt ngày càng suy, thật khó thể toại nguyện. Nay đem những điều từng thấy 

được nêu ra đại lược cho xong trách nhiệm, chẳng nói xuông mà thôi! 

Sách  Chỉ  Nam  trang  bốn  mươi,  dòng  thứ  nhất,  Ba-la-môn  (chữ  Ba  波 

nên viết thành Bà 婆), câu  “trước hết A Di Đà Phật nhập diệt”  nên viết là 

 “trước hết Thích Ca Mâu Ni Phật nhập diệt”. 

Mặt  sau  trang  bốn  mươi,  dòng  mười  ba,  những  chuyện  [được  trích  từ] 

Thần  Tăng  Truyện145  tường  thuật  sự  việc  và  ngày  tháng  sai  lầm,  lẫn  lộn, 

không theo thứ tự, quả thật chẳng theo đúng như cách trình bày trong Thần 

Tăng Truyện và Tống Cao Tăng Truyện146. Hãy nên sửa cho đúng theo hai 

sách ấy. 

Mặt sau trang bảy mươi lăm, dòng bốn,  “những nhà chú giải sai lầm, tùy 

 tiện rất nhiều!”  Chú giải của Tâm Kinh rất nhiều, bản đang được lưu thông 

hiện thời là bản tổng hợp lời chú giải của năm vị [thiện tri thức] gộp thành 

một bản. Những bản chú giải khác được thấy ở các nơi hoặc trong các sách; 

nhưng  kinh  nghĩa  vô  tận,  tùy  theo  sự  thấy  biết  của  mỗi  người  mà  soạn  lời 

chú thích. Các hạ phán định là “sai lầm, tùy tiện rất nhiều”  khôn ngăn khiến 

cho người khác kinh hồn vỡ mật. Nếu nói bản [Tâm Kinh] Tiên Chú dễ lãnh 

hội, khá có lợi cho kẻ sơ cơ thì được. Nếu nói những bản chú giải cổ đều sai 

lầm,  tùy  tiện,  lại  nói  thêm  là   “rất  nhiều”   thì  không  được!  Nếu  thật  sự  sai 

lầm, tùy tiện, xin hãy đem những chỗ sai lầm của năm vị ấy chỉ ra từng điều 

một  để  cởi  gỡ  lòng  nghi  cho  Quang.  Nếu  không,  xin  hãy  sửa  đổi  câu  này, 

ngõ  hầu  chẳng  đến  nỗi  kẻ  vô  tri  vô  thức  [sẽ  vì  câu  nói  ấy  mà]  miệt  thị  cổ 

đức, dấy lên tội lỗi báng pháp, báng tăng. 

Các  hạ  tâm  lợi  người  hết  sức  tha  thiết,  do  gấp  muốn  hoàn  thành  sách 

nên có nhiều chỗ lập ngôn không xét kỹ lưỡng. Như trong lời chú thích cho 

lời tựa của ngài Đế Nhàn lại chê trách Tổ Thanh Lương. Trong Di Đà Kinh 

Tiên Chú khi bàn về sáu phương, tuy là [dẫn] lời lẽ của người khác, há nên 

đem sai ngoa để lưu truyền sai ngoa? Trong mùa Xuân, tôi thấy sách ấy khá 

hợp thời cơ, vẫn mong mục lực còn tốt thì sẽ dốc cạn lòng ngu thành, đọc kỹ 

một lượt để góp sức mọn. Nay mắt đã ngày càng thêm quáng lòa, vì thế chỉ 

145 Thần Tăng Truyện (chín quyển) là tác phẩm do Minh Thành Tổ soạn, thâu thập những truyện 

ký, sự tích thần dị của các bậc danh tăng từ xưa cho đến thời Minh như các vị Trúc Ma Đằng, 

Trúc Pháp Lan, Đạo An v.v… Tổng cộng 208 vị. 

146  Tống  Cao  Tăng  Truyện  (30  quyển)  được  biên  soạn  bởi  Tán  Ninh  (919-1002)  đời  Tống.  Bộ 

sách  này  được  coi  như  phần  tiếp  theo  của  bộ  Tục  Cao  Tăng  Truyện,  được  khởi  soạn  vào  năm 

Thái Bình Hưng Quốc thứ 7 (982), chép hành trạng của các vị đại đức cao tăng từ niên hiệu Trinh 

Quán  đời  Đường  Đại  Tông  (627-649)  đến  Đoan  Củng  nguyên  niên  (988)  đời  Tống  Thái  Tông. 

Do sách được soạn thành ở chùa Thiên Thọ nên còn gọi là Thiên Thọ Sử. Phần chánh truyện chép 

531 vị, phần phụ truyện chép thêm 125 vị nữa; chia thành mười khoa như dịch kinh (32 vị), nghĩa 

giải (giảng giải kinh điển, 72 vị), tập thiền (103 vị)… Riêng phần Tập Thiền được coi là một tài 

liệu đặc sắc rất hữu ích về lịch sử truyền thừa của Tông Vân Môn cũng như hành trạng của các 

thiền sư trọng yếu. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 125 of 274

nêu đại khái mà thôi. Quang trọn chẳng kết giao với sĩ đại phu, vì thế ăn nói 

chẳng hợp lẽ; nếu lỡ mạo phạm, ngàn phần xin đừng quở trách. 

Phật  Học  Khởi  Tín  Biên,  phần  nói  về  Tịnh  Độ  Tông  ở  mặt  sau  trang 

107, Lương Nhậm Công (Lương Khải Siêu) sống tại Nhật Bản đã lâu, những 

điều  ông  ta  trình  bày  về  Phật  giáo  nói  chung  đều  là  dựa  theo  những  điều 

đã  được  viết  thành  sách  của  người  Nhật  Bản  để  luận.  Tịnh  Độ  Tông  Nhật 

Bản coi ngài Thiện Đạo là Sơ Tổ, lý lẽ ấy không xác đáng cho lắm. Vì một 

pháp Tịnh Độ từ Viễn Công trở đi thì đời nào cũng chẳng thiếu người cực 

lực hoằng truyền, xiển dương. Ngay như nước ta chọn ngài Thiện Đạo làm 

Nhị Tổ cũng là chuyện ngẫu nhiên; chứ không phải là sau ngài Viễn Công, 

không  có  một  ai  hoằng  dương  tông  này!  Đối  với  tiết  mục  này  có  lẽ  nên  y 

theo xưa, theo lệ của nước ta. Há nên đem sai lầm truyền bá sai lầm, đến nỗi 

gây nghi ngờ bàn định cho người đời sau ư? 

Thêm nữa, trong hai mươi bảy vị Tổ ở Tây Thiên của Thiền Tông không 

có ngài Thế Thân; do Thế Thân là Pháp Thân đại sĩ, đương nhiên cũng triệt 

chứng Thiền Tông, nhưng ở đây nhằm biểu thị các vị viễn  Tổ [truyền thừa 

Thiền Tông], trọn chớ nên kể tên ngài [Thế Thân] lẫn vào đó. 

Trang 114, trong biểu đồ ở dòng thứ hai, dưới phần Thiền Tông ghi  “Ấn 

 Độ  vô”   (ở  Ấn  Độ  không  có),  phía  dưới  lại  ghi:   “Trung  Quốc  đặc  sáng” 

(Do riêng mình Trung Quốc sáng lập) .  Bảy chữ này cũng không thích đáng 

cho lắm. Tây Thiên đương nhiên có hai mươi tám vị Tổ, sao bảo là không 

có?  (Hơn nữa, nơi mặt sau của trang 113 ở phần trước, dòng thứ nhất), đoạn luận về 

Thiền Tông có lẽ chấp chặt sự truyền thừa của hai mươi tám vị Tổ là lời luận 

quyết định. Cần biết rằng sự truyền thừa này chẳng qua nhằm thể hiện rõ sự 

trao truyền [mạng mạch đạo pháp] giữa vị Tổ trước và vị Tổ kế tiếp mà thôi, 

chứ không phải suốt cả một đời của hai mươi bảy vị Tổ147 chỉ có một đoạn 

sự tích này! Hơn nữa, chuyện này thật hay giả cũng khó thể biện định được. 

Nếu nói là thật thì câu trên (tức câu  “ở Ấn Độ không có” ) gây hiểu lầm cho 

người ta thật sâu, nếu đã bỏ câu trên đi thì câu dưới (tức câu  “Do riêng mình 

 Trung Quốc sáng lập” ) cũng không có lý do gì để giữ lại. Hãy nên bỏ đi ba 

dòng rưỡi này. 

[Qua  những  nhận  định  này],  đủ  thấy  Lương  Nhậm  Công  (Lương  Khải 

Siêu) tâm thô gan lớn! Nếu “vì từ hại ý” thì vua Đường Nghiêu lên ngôi mấy 

chục  năm  chỉ  phát  ra  chưa  quá  ba  bốn  hiệu  lệnh  để  thi  hành  chánh  sự  mà 

thôi! Do cổ nhân chất phác; hơn nữa, năm tháng xa xôi, cho nên truyền lại 

chẳng được mấy! Chứ không phải là ngoài chuyện ấy ra trọn chẳng làm gì 

khác! Chuyện của chư Tổ Tây Thiên cứ so theo đây mà biết. Quang học vấn 

147 Theo truyền thống Thiền Tông, ở Ấn Độ có hai mươi tám vị Tổ, Trung Hoa có sáu vị Tổ. Ngài 

Bồ Đề Đạt Ma là Tổ thứ hai mươi tám ở Ấn Độ, đồng thời là Sơ Tổ Thiền Tông Trung Hoa. Vì 

vậy, trong đoạn trên Tổ mới nói  ‘trong hai mươi bảy vị Tổ Tây Thiên không có ngài Thế Thân’. 

Hơn nữa, ngoài Tổ Bồ Đề Đạt Ma được ghi chép nhiều sự tích ra, danh hiệu hai mươi bảy vị Tổ 

kia chỉ được nhắc đến trong lịch sử truyền thừa chứ không ghi chép rõ hành trạng, nên mới nói 

 ‘chứ không phải suốt cả một đời của hai mươi bảy vị Tổ chỉ có một đoạn sự tích này’. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 126 of 274

như nhìn vào vách, chẳng qua vì được coi là tri kỷ nên chẳng ngại nói đầu 

đuôi ngõ hầu ông khỏi phạm lỗi do chấp trước sai lầm mà luận định cổ nhân 

sai trái mà thôi! 

Văn  chương  của  ông  Lương  [Khải  Siêu]  bao  trùm  cõi  đời,  thông  minh 

hơn  người,  tiếc  rằng  chưa  nghiên  cứu  Phật  pháp  sâu  xa,  chỉ  trình  bày  theo 

đúng  như  những  gì  người  Nhật  đã  luận.  Vì  thế,  tuy  không  đến  nỗi  gây  trở 

ngại lớn lao, nhưng thường thốt ra những luận định chẳng hợp lẽ! Mạnh Tử 

nói:  “Bác học nhi tường duyệt chi, tương dĩ phản thuyết ước dã” (Học rộng 

rãi,  giải  nói  tường  tận,  [sau  khi  dung  hội  quán  thông]  sẽ  quay  về  với  cách 

nói giản ước)148. Nếu ông Lương lắng lòng nghiên cứu mười mấy năm, rồi 

mới  cầm  bút  soạn  luận  thì  những  bài  luận  ấy  đem  treo  ở  cửa  Ngọ  Môn149, 

ai đổi được một chữ sẽ được thưởng ngàn vàng! Hết năm trọn tháng, hoàn 

toàn chẳng có một ai dám lãnh thưởng! Huống hồ Ấn Quang là kẻ vô tri vô 

thức, dám múa mỏ để bươi móc vết tích nhỏ nhặt ư? Ông Lương đã như thế 

mà các hạ cũng như thế, đều do gấp muốn thành sách, chưa rảnh rỗi để châm 

chước nên mới ra nông nỗi! 

Người đại thông minh, đại danh nhân, lập ngôn ắt phải suy xét kỹ càng, 

chớ nên cẩu thả bởi người ta sẽ lấy mình làm mẫu mực. Nếu kẻ bình thường 

có chỗ sai lầm thì người khác còn dễ biết, dễ sửa. Nếu là danh nhân, ắt người 

ta  sẽ  tưởng  sai  là  đúng,  truyền  bảo  sai  ngoa  cho  nhau.  Như  bài  văn  ghi  lại 

giấc mộng của họ Lý ở cuối sách Long Thư Tịnh Độ Văn, văn ấy rất bình 

thường, đơn giản, cũng không phải là văn chương sâu xa, nghĩa lý huyền áo 

gì. Nhưng do viết thiếu một chữ  “sơ”  (thoạt đầu), những người sao chép về 

sau đều tưởng là do họ Lý trình bày trực tiếp, chuyện trong lúc còn sống rốt 

cục biến thành chuyện sau khi chết được mấy tháng, trở thành chuyện cảm 

được  lợi  ích  sau  khi  mộng;  nhưng  phàm  những  ai  sao  lục  bài  văn  ấy  đều 

nghĩ như thế cả  (như Tịnh Độ Chỉ Quy Tập, Tịnh Độ Thánh Hiền Lục, Cư Sĩ Truyện, 

 Liên  Tông  Bảo  Giám,  và  Nhân  Sơn  Dương  Công  Lược  Truyện),  đủ  thấy  mọi  người 

càng phải chú ý. Quang một là thiếu học vấn, hai là không có kiến địa, ba 

là  không  có  hành  trì.  Vì  thế,  đối  với  Phật  pháp  chẳng  dám  chú  thích  một 

chữ, một câu. Gần đây do một hai người bạn lầm lẫn lưu truyền, chia sẻ cho 

người khác những thứ cơm thừa canh cặn, khôn ngăn hổ thẹn, không chốn 

nương thân, nhưng chẳng biết làm như thế nào? 

148 Chúng tôi dịch câu này theo cách diễn giải của Tứ Thư Bạch Thoại Giải Thích. 

149 Ngài Huyền Trang sau khi tham học với các bậc Tông tượng tại Thiên Trúc đã trở thành một 

bậc Đại Luận Sư lẫy lừng tại Ấn Độ. Năm 41 tuổi, khi Sư muốn trở về Trung Hoa, vua Giới Nhật 

bèn Tổ chức đại pháp hội tại thành Khúc Nữ, triệu tập quốc vương mười tám nước cùng tăng sĩ 

Đại,  Tiểu  thừa  Bà  La  Môn,  hơn  bảy  ngàn  người  về  tham  dự  pháp  hội  tranh  biện  Đại  Thừa.  Sư 

nhận  lời  thỉnh  làm  Luận  Chủ.  Để  tuyên  dương  Đại  Thừa,  Sư  viết  ra  bài  luận  Chân  Duy  Thức 

Lượng treo ở ngoài cửa thành suốt mười tám ngày. Vua hạ lệnh ‘nếu ai đổi được một chữ trong 

bài luận ấy sẽ được thưởng ngàn vàng’, nhưng suốt cả mười tám ngày không ai bắt bẻ được một 

chữ nào. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 127 of 274

Lại nữa, trong ba cuốn sách, dưới mỗi một điều [được trích dẫn] đều có 

ghi rõ tên sách, nhưng chỉ có lời của ông Kỷ Văn Đạt là nhất loạt chẳng ghi 

tên sách, chẳng biết tôn ý ra sao? Nếu theo như ngu kiến thì cũng nên ghi tên 

sách để gợi tín tâm cho người ta và có chứng cứ để tra khảo. 

Thêm nữa, Phật Học Tiểu Từ Điển chữ nhỏ không đọc được. Ngay hôm 

ấy  liền  đưa  cho  người  bạn  đọc.  Lúc  mới  nhận  được,  chỉ  mở  xem  qua  mấy 

trang, và đọc phần phương pháp chọn lựa từ ngữ ở đầu sách mà thôi. Ngẫu 

nhiên thấy phía dưới con số năm mươi hai [địa vị] có ghi chú rằng:  “Tức là 

 địa vị Thập Tín, Thập Trụ, Thập Hạnh, Thập Hồi Hướng, Thập Địa, Đẳng 

 Giác, Diệu Giác Bồ Tát” . Diệu Giác chính là Phật, sao lại kể vào trong số 

những địa vị Bồ Tát? Nếu nêu chung chung những địa vị thuộc bậc thánh thì 

được, còn nếu chuyên giảng về địa vị Bồ Tát thì lầm lẫn lớn lắm! Tiên sinh 

Châu  An  Sĩ  đã  từng  liệt  kê  con  số  này  như  thế!  Do  vậy,  tôi  biết  bậc  danh 

nhân thường có những sai lầm ngoài ý muốn! 

66. Thư trả lời cư sĩ Đinh Phước Bảo (thư thứ mười tám) 

Hôm  Rằm  vừa  rồi  nhận  được  một  gói  Phật  Học  Toát  Yếu,  một  cuốn 

Tịnh Tọa Pháp Tinh Nghĩa, liền đọc ngay. Biết các hạ đối với mỗi pháp tịnh 

tọa của tam giáo đều biết được cốt lõi, đầu mối. Nhưng hoằng dương Phật 

pháp chớ nên xen lẫn chuyện luyện đan vận khí của Đạo Gia, sợ kẻ chủng 

tánh tà kiến sẽ biến tà thành chánh thì muốn làm cho người ta được lợi ích 

hóa ra lại [khiến cho họ bị] mắc hại. Toàn thể cách ngồi để tham cứu bản thể 

như Nho gia đã luận đều là lấy cách tham cứu của nhà Thiền rồi thay đổi tên 

gọi, nhưng trọn chẳng nói đến Phật pháp! Dẫu [coi là] bản lãnh cao sâu, đối 

với  mình  lẫn  người  đều  có  lợi  ích,  nhưng  lén  trộm  lấy  điều  hay  của  người 

khác để [khoe khoang] chính mình tự có thì cái đạo “thành ý chánh tâm” đã 

biến thành thiếu sót, khôn ngăn người phải cảm khái, than thở! 

Trang mười lăm, dòng thứ tám:  “Phật Di Giáo Kinh: Chế tâm nhất xứ, 

 vô  sự  bất  biện”   (Kinh  Phật  Di  Giáo  dạy:  ‘Giữ  tâm  ở  một  chỗ,  thì  không 

chuyện  gì  chẳng  thực  hiện  được’).  Chữ   “nhất  xứ”   ở  đây  nghĩa  là  niệm 

niệm luôn hướng về đạo, tâm hợp với đạo, tâm và Phật hợp với nhau. Phần 

giải  thích  của  các  hạ  dưới  đoạn  văn  này  quá  chấp  hình  tích.  Nơi  dòng  thứ 

mười một, chữ Duyên Trung chỉ cho cảnh được duyên bởi tâm, vì thế tiếp 

đó liền nói:  “Nhược mi gian, nhược ngạch thượng, nhược tỵ đoan” . (Hoặc 

giữa  chặn  mày,  hoặc  trên  trán,  hoặc  chót  mũi).  Đấy  chính  là  những  cảnh 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 128 of 274

được duyên, chứ không phải Duyên Trung150 cũng là tên gọi của cảnh! Nếu 

Duyên Trung cũng là tên gọi của Cảnh thì phải dùng chữ  “cập”  (và), chẳng 

nên  dùng  chữ   “nhược”   (như  là).  Đạo  gia  ăn  trộm  kinh  Phật,  nhưng  không 

hiểu ý, lầm lạc xác định vị trí của Duyên Trung, lại còn muốn ra vẻ khác biệt 

với  Phật,  bèn  gọi  là  Hoàng  Trung,  nực  cười  đến  thế!  Các  hạ  đọc  rộng  mà 

vẫn noi theo Đạo giáo một mực hiểu lầm “cảnh được duyên”. Đủ thấy hoằng 

pháp  xen  tạp,  có  chỗ  gây  lầm  lạc  cho  người  khác.  Đến  hàng  thứ  mười  hai 

 “lắng tâm nơi Đan Điền” , đây chính là cách trị bệnh. Vì thế, phần kinh văn 

tiếp đó nói:  “Lâu ngày ắt trị được nhiều bệnh”,  chứ không phải là chẳng vì 

trị bệnh mà cũng lấy Đan Điền làm cảnh sở duyên. 

Dòng  mười  lăm,  mười  sáu,  “nhĩ  thời  đương  hệ  niệm  tỵ  đoan,  linh  tâm 

 trụ  tại  duyên  trung,  vô  phân  tán  ý”   (khi  ấy  hãy  nên  chú  tâm  nơi  chót  mũi 

khiến  cho  tâm  trụ  nơi  cảnh  được  duyên,  ý  không  bị  phân  tán)  đủ  thấy   “hệ 

 niệm tỵ đoan”  chính là   “tâm trụ duyên trung”  (tâm trụ vào nơi cảnh được 

duyên). Nếu nói  “duyên trung”  chính là cảnh thì nhất tâm hệ niệm hai cảnh, 

há  chẳng  phải  là  tâm  và  cảnh  tách  rời,  do  đâu  mà  thành  Định  cho  được? 

Trong dòng mười một ở phần trên,  “sơ học hệ tâm duyên trung: nhược mi 

 gian, nhược ngạch thượng, nhược tỵ đoan”  (Kẻ mới học buộc tâm nơi cảnh 

được  duyên  như  là  giữa  chặng  mày,  trên  trán  hoặc  chót  mũi).  Tuy  nói  ba 

cảnh,  nhưng  rốt  cuộc  chỉ  là  duyên  nơi  một.  Vì  thế,  đối  với  mỗi  cảnh  đều 

dùng chữ Nhược. 

Các hạ bị lời xằng bậy của Đạo gia xoay chuyển, sao chẳng xét sát sao ý 

nghĩa kinh văn để thấy được ý chỉ gốc? Đạo gia ăn trộm kinh Phật rất nhiều 

chỗ giống như vậy đó, hãy nên bỏ qua không bàn đến [mới là đúng lý]. Nếu 

dẫn  tràn  lan  vào  sách  nhà  Phật,  rồi  lại  chẳng  phân  biệt  được  là  đúng  hay 

sai thì chúng sẽ trở thành tấm bùa hộ thân cho những kẻ tà kiến. Những kẻ 

luyện đan thường coi những pháp như trị bệnh v.v… là lạ lùng, đặc biệt, [lấy 

những chuyện đó] để chứng minh cho phép luyện đan vận khí, nhưng các hạ 

chẳng biết dụng ý của chúng, lại bình luận là “giống như duyên để buộc tâm 

chăm chú vào một chỗ” thì những kẻ khác đạo kia sẽ nói Phật pháp cũng là 

150 Chữ Duyên khi được dùng như danh từ thì chỉ những nguyên nhân gián tiếp dẫn đến kết quả. 

Nhưng ở đây Duyên được dùng như một động từ thì có ý nghĩa  “ nhận biết, dính líu, vướng mắc ” . 

Chẳng hạn, ‘tâm duyên nơi cảnh’, tức là tâm hướng đến một cảnh nào đó, nhận biết cảnh ấy qua 

lăng kính kiến giải, thiên kiến của chính mình. Để cho rõ, đôi khi các bộ luận thường viết “năng 

duyên tâm” và “sở duyên cảnh”. Năng Duyên Tâm chính là cái tâm phân biệt, nhận thức cảnh, 

còn  Sở  Duyên  Cảnh  chính  là  đối  tượng  được  nhận  thức  bởi  cái  tâm  ấy.  Chẳng  hạn  như,  khi  ta 

nhìn bông hoa nhận biết đó là bông hoa thì cái tâm nhận biết ấy là Năng Duyên Tâm, bông hoa 

là  Sở  Duyên  Cảnh.  Cùng  là  một  đối  tượng,  nhưng  cảnh  sở  duyên  trong  sự  nhận  biết  của  mỗi 

người sẽ khác. Chẳng hạn như cùng một bông hoa, nhưng mỗi người sẽ thấy đẹp - xấu khác biệt. 

Nguyên câu này phải hiểu là  “duyên trung [cảnh] nhược mi gian, nhược ngạch thượng, nhược tỵ 

 đoan”  (những cảnh được tâm duyên đến [trong khi tịnh tọa] như giữa chặng mày, như trên trán, 

như chót mũi)… Như vậy, ba nơi vừa kể chỉ là liệt kê đại lược những cảnh được duyên. Bọn đạo 

sĩ hiểu lầm bèn cho “duyên trung” cũng là một trong những vị trí trên thân thể như giữa chặng 

mày, giữa trán, chót mũi, nên mới bịa ra khái niệm Hoàng Trung! 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 129 of 274

pháp luyện đan vận khí! 

Ngài Bảo Chí Công là bậc Pháp Thân đại sĩ hiện khắp mọi sắc thân, há 

nên đem chuyện tinh hồn151 xuất thần [biến hóa trong Đạo giáo] để so sánh 

luận  bàn?  Hễ  lẫn  lộn  chỗ  này  thì  Môn  Cữu  Cô  Nương152  và  Thuần  Dương 

Lã Tổ sẽ bằng vai phải lứa, chẳng khác chút nào! Sách Lễ Ký chép:   “Nghĩ 

 nhân tất ư kỳ luân”  (Làm người thì phải noi theo lẽ thường). Các hạ lỡ lời, 

Quang  chẳng  thể  nào  vì  kiêng  nể  các  hạ  mà  không  nói!  Trang  mười  chín, 

dòng  thứ  chín  ghi   “chủ  nhất”   (chú  trọng  vào  một),  giảng  rất  hay.  Sao  các 

hạ  chẳng  áp  dụng  nghĩa  này  để  giải  thích  ý  nghĩa  câu   “chế  tâm  nhất  xứ” 

(chế ngự tâm vào một chỗ). Dòng mười sáu, mười bảy nói đến chuyện  “hồi 

 quang”   cũng  là  dấu  vết  của  Đạo  gia,  nhưng  cũng  là  lời  nói  do  chẳng  biết 

bản thể mà cứ nói vậy! Dòng hai mươi mốt luận về ý nghĩa Pháp Thân cũng 

chẳng phải là [những ý nghĩa] Pháp Thân vốn có. 

Trang  thứ  chín,  từ  dòng  ba  mươi  trở  đi,  Vi  Chỉ  Thiên  của  Bão  Phác 

Tử153  chính  là  phần  rút  gọn  của  Cảm  Ứng  Thiên,  chẳng  nên  gọi  là  bản 

151 Đây cũng là một thuật ngữ của Đạo Gia, họ cho rằng linh hồn của mỗi người là một tiểu linh 

quang,  tức  từ  Đại  Linh  Quang  của  Thượng  Đế  chia  nhỏ  ra,  nên  linh  hồn  còn  được  gọi  là  ‘tinh 

hồn’ tức phần tinh túy nhất được tiếp nhận từ Thượng Đế - tinh túy của vũ trụ. Theo họ, những vị 

tu tiên đắc đạo sẽ vận dụng được khả năng biến hóa thần kỳ của tinh hồn. 

152 Môn Cữu Cô Nương: Đây là một tập tục của phụ nữ thôn quê miền Hoa Nam thường dùng 

để bói vận may trong ngày lễ Nguyên Tiêu (rằm tháng Giêng), còn gọi là “thỉnh Đoàn Cơ thần” 

(thỉnh thần sọt). Họ bẻ rúm miệng sọt (cần-xé), phủ vải hoa lên, đem đặt ở ngưỡng cửa, rồi “niệm 

chú”. Tùy theo hình dáng của miệng sọt bung ra khi giở miếng vải lên mà bói xem năm ấy mùa 

màng, cưới gả, làm ăn tốt xấu như thế nào. “Vị thần” được cầu khấn trong khi bói toán ấy được 

dân gian gọi là Môn Cữu Cô Nương (cô nương ngạch cửa). Ở đây, Tổ chơi chữ, dùng Môn Cữu 

Cô Nương (là một vị thần quê mùa thấp kém trong tín ngưỡng dân gian, do dân chúng bịa ra) để 

sánh với vị thần tiên nổi tiếng nhất của Đạo Giáo là Lã Động Tân. 

153 Bão Phác Tử là hiệu của Cát Hồng (283-363), tự là Trĩ Xuyên, quê ở huyện Cú Dung, Đan 

Dương  (nay  thuộc  tỉnh  Giang  Tô)  là  một  nhà  giả  kim  thuật  thời  Đông  Tấn,  thường  được  Đạo 

Giáo  xưng  tụng  là  Cát  Tiên  Ông.  Ngoài  những  tư  tưởng  hoang  đường  về  thuật  luyện  đan,  Cát 

Hồng  đóng  góp  khá  đáng  kể  cho  y  thuật  Trung  Hoa  cổ  đại  qua  những  ghi  chép  về  triệu  chứng 

bệnh  tật.  Trước  tác  nổi  tiếng  nhất  là  bộ  Bão  Phác  Tử  và  Thời  Hầu  Cứu  Tốt  Phương.  Ông  ta  là 

người đề xướng đường lối Ngoại Đan tức dùng khoáng vật (như thủy ngân, vàng v.v…) nấu với 

thuốc  để  chế  kim  đan,  uống  kim  đan  sẽ  thành  tiên  bay  lên  trời.  Do  những  kim  đan  ấy  có  chứa 

nhiều  chất  độc  hại  nên  rất  nhiều  người  đã  hộc  máu  chết  tươi  ngay  khi  vừa  uống  xong  kim  đan 

theo  toa  của  Cát  Hồng.  Cho  đến  cuối  đời  Thanh  vẫn  có  những  người  mê  muội  luyện  đan  theo 

sách Bão Phác Tử! 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 130 of 274

cội  nguồn  của  Cảm  Ứng  Thiên!  Theo  Phật  Tổ  Thống  Kỷ154,  quyển  năm 

mươi  bốn,  năm  Quang  Hòa  thứ  hai  (179)  đời  Hán  Linh  Đế,  Lão  Quân155 

giáng xuống núi Thiên Thai, đem Cảm Ứng Thiên truyền cho tiên nhân Cát 

Huyền156,  đủ  biết  rằng  Vi  Chỉ  là  phần  trích  lục  đại  cương  [của  Cảm  Ứng 

Thiên] mà thôi. 

Trang ba mươi mốt, dòng thứ mười lăm ghi:  “Ấn Quang giới luật trang 

 nghiêm thanh tịnh, tinh thông mười hai bộ kinh” , khôn ngăn hốt hoảng, thật 

chết người! Phật pháp chẳng thể coi giống như tình cảm thông tục trong cõi 

đời được! Các hạ rốt cuộc đã biến Phật pháp thành tình cảm thông tục trong 

cõi đời. Tuy là có ý nồng hậu, nhưng những người biết rõ mười mươi Quang 

ấp ủ những thứ thấp kém như thế nào sẽ khó thể không chê các hạ nói chẳng 

đúng sự thật! 

Tôi đã gởi Phật Học Toát Yếu sang tỉnh thành Sơn Tây, bảo bạn bè chia 

ra tặng cho những người có tín tâm, xin vì những người ấy hết sức cám ơn. 

Thế đạo tình người hiện thời đã hết thuốc chữa, trừ đạo nhân quả ba đời của 

đức  Như  Lai  ra,  dẫu  có  Tứ  Vô  Ngại  Biện  đối  trước  người  ta  thuyết  pháp 

cũng vẫn uổng công. Chỉ cần biết có chuyện nhân quả báo ứng luân hồi sanh 

tử  thì  tâm  người  ta  sẽ  kinh  sợ,  chỉ  sợ  do  nhân  ác  sẽ  chuốc  lấy  quả  ác  mà 

thôi, thế rồi khởi tâm, động niệm, xử sự chẳng dám phóng túng không kiêng 

kỵ,  mặc  tình  mà  làm!  Dẫu  ở  trong  nhà  tối  vẫn  như  đối  trước  Ngọc  Hoàng 

Thượng  Đế!  Nếu  đức  Như  Lai  chẳng  mở  ra  pháp  nhân  quả  thì  người  đời 

sau sống trong vòng trời đất muốn được chết yên lành cũng hiếm hoi lắm! 

Nhưng  kẻ  cuồng  sợ  bị  trói  buộc,  kẻ  ngu  sợ  bị  ngăn  trở  chuyện  của  chính 

mình; do vậy, nếu chẳng bảo nhân quả là chấp tướng thì cũng chê là mờ mịt. 

Các hạ sưu tập hết những chuyện nhân quả từ các sách vở, gom soạn thành 

sách, tuy đối với lẽ bổn phận tợ hồ chưa đạt đến cùng tột, nhưng sẽ có ích 

lớn lao [để giúp cho] lòng người chưa chết, thiên lý sắp sống dậy vậy!  (Ngày 

154  Phật  Tổ  Thống  Kỷ  do  ngài  Chí  Bàn  soạn  vào  thời  Nam  Tống,  chủ  yếu  thuyết  minh  về  hệ 

thống truyền thừa của giáo học Thiên Thai. Sách này lấy các bộ Tông Nguyên Lục và Thích Môn 

Chánh  Thống  làm  cơ  sở.  Sách  được  phỏng  theo  cách  chép  của  Sử  Ký  nên  chia  thành  các  phần 

Bản Kỷ, Thế Gia, Liệt Truyện, Biểu, Chí. Bản Kỷ bao gồm truyện đức Phật Thích Ca, và truyện 

của các vị Tổ mà Tông Thiên Thai tôn thờ là 24 vị Tổ ở Ấn Độ, 9 vị ở Trung Quốc và tám vị 

Tổ từ thời ngài Hưng Đại trở xuống. Phần Thế Gia gồm truyện của 198 vị Tổ thuộc Tông Thiên 

Thai, Nam Nhạc. Phần Liệt Truyện gồm truyện ký của 378 vị Tổ từ Từ Vân cho đến Nam Bình. 

Phần  Biểu  gồm  những  biểu  đồ  hệ  thống  truyền  thừa  ở  Ấn  Độ  và  Trung  Quốc.  Phần  Chí  gồm 

danh mục các trước tác của Tông Thiên Thai, Tịnh Độ, Thiền Tông, Hoa Nghiêm v.v… Tuy sách 

này lấy Tông Thiên Thai làm chính, nhưng nội dung sử liệu phong phú, biên chép kỹ lưỡng nên 

thường được coi là một sử liệu quan trọng để nghiên cứu Phật giáo Trung Quốc. 

155 Lão Quân chính là Lão Tử. Lão Tử tên thật là Lý Nhĩ, tự là Bá Dương, theo truyền thuyết ông 

sống trong khoảng 600 đến 470 trước Công Nguyên. Các đạo sĩ do tôn xưng ông là Thủy Tổ của 

Đạo gia đã đặt ra rất nhiều chuyện huyền thoại quanh ông và tôn xưng ông là Thái Thượng Lão 

Quân, Hỗn Nguyên Lão Quân, Thái Thanh Đại Đế, Đạo Đức Thiên Tôn v.v… 

156 Cát Huyền (164-244) là em của ông nội Cát Hồng, cũng là một đạo sĩ nổi tiếng, được người 

đời sau xưng tụng là Thái Cực Cát Tiên Ông. Cùng với Trương Đạo Lăng, Hứa Tôn và Tát Thủ 

Kiên được gọi là ‘tứ đại Thiên Sư’ của Đạo Giáo. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 131 of 274

 Mười Chín tháng Sáu năm Dân Quốc thứ tám - 1919). 

Ông Châu Quần Tranh ở Ôn Châu đọc Liễu Phàm Tứ Huấn cho là văn 

lẫn  lý  đều  tinh  vi,  thiết  thực,  tính  bảo  Thương  Vụ  Ấn  Thư  Quán  sắp  chữ 

đem in để kết duyên, sai Quang viết lời tựa. Lại do nhằm đúng kỳ [thiện tín 

lên núi Phổ Đà] dâng hương, thường có người tới đây [thăm viếng] nên đến 

nỗi chậm trễ mấy ngày, thật là thiếu sót! 

67. Thư trả lời cư sĩ Đinh Phước Bảo (thư thứ mười chín) 

Đã  lâu  chưa  gặp  gỡ,  thường  nghĩ  đến  ông.  Nay  có  một  đệ  tử  ở  Thiểm 

Tây  là  Vương  Tôn  Tổ  bị  bệnh  phổi  đã  lâu,  các  cách  chữa  trị  đều  vô  hiệu. 

Nghe nói cư sĩ là chuyên gia trị bệnh phổi bèn xin Quang giới thiệu. Những 

sách do Quang in ra trong năm sáu năm qua, sợ cư sĩ không rảnh để xem; vì 

thế, chẳng gởi. Tôi đã từng gởi hai bộ Sơn Chí của Phổ Đà và Thanh Lương 

cho ông hay chưa, nay tôi cũng không nhớ rõ! Nay bảo ông ta đem theo cả 

ba  bộ  Sơn  Chí  của  Nga  Mi,  Thanh  Lương,  Phổ  Đà.  Ngoài  ra  còn  có  Viễn 

Công  Văn  Sao,  Tang  Tế  Tu  Tri,  Niệm  Phật  Khẩn  Từ,  Tọa  Hoa  Chí  Quả 

cùng  gói  thành  một  bọc,  mong  hãy  xem  khi  rảnh  rỗi.  Cuối  cuốn  Tọa  Hoa 

Chí Quả có in thêm Tỉnh Mê Lục, cũng rất đúng với căn bệnh phổ biến hiện 

thời. Cuốn này do một người ở Tứ Xuyên biên tập, một vị cư sĩ gởi đến, do 

vậy bèn in kèm vào sau. 

Vương  Tôn  Tổ  là  con  trai  thứ  tư  của  một  người  bạn  tôi  là  Vương  Ấu 

Nông. Trước kia, Ấu Nông làm ty trưởng ty Dân Chánh Sự Vụ tỉnh Thiểm 

Tây,  hiện  nay  làm  chủ  tịch  Hội  Cứu  Tế  Thiên  Tai,  là  người  ít  thấy  trong 

chánh  giới  hiện  thời.  Người  đi  cùng  Vương  Tôn  Tổ  là  con  thứ  của  ông  ta, 

tên tự là Thứ Sam, thường sống tại Tô Châu. 

68. Thư trả lời cư sĩ Khuất Văn Lục (thư thứ nhất) 

Nhận được thư đầy đủ. Pháp hội lần này là Hộ Quốc Tức Tai; phàm là 

quốc dân đều nên hết lòng góp phần. Trong khóa tụng sáng tối, Quang cũng 

đều  cầu  nguyện.  Nay  được  Hội  Trưởng  và  các  vị  sai  khiến,  cố  nhiên  phải 

trọn hết lòng ngu thành của tôi. Chớ nên áp dụng thói khắc khổ giả dối trong 

thời  gần  đây  đến  nỗi  chẳng  thành  ra  thể  loại  của  một  pháp  hội  Hộ  Quốc! 

Suốt cả đời Quang chẳng dự vào hội đoàn của ai, cứ hành riêng theo chí của 

mình.  Lúc  ở  Phổ  Đà,  thoạt  đầu  thường  trụ  mời  khắp  mọi  người  đi  dự  Trai 

Tăng  thì  cũng  đi.  Một  buổi  Trai  Tăng  mất  hết  hai  ba  tiếng  đồng  hồ,  cảm 

thấy chán ngán quá, bèn hơn hai mươi năm không đi dự Trai Tăng! 

Lần này là chuyện tận tâm cá nhân. Nếu thực hiện theo cách thỉnh pháp 

sư giảng kinh thông thường thì trọn chẳng hợp lẽ! Về biện pháp đả thất thì 

tuy  tôi  chẳng  thể  [đả  thất]  cùng  đại  chúng  được,  nhưng  vẫn  phải  tuân  thủ 

quy  củ  đả  thất.  Bất  luận  là  ai,  [Quang]  cũng  nhất  loạt  không  gặp!  Vì  nếu 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 132 of 274

gặp một người, há chẳng thể nào không mệt đến chết ư? Năm Dân Quốc thứ 

mười (1921), Quang đến [dự Phật thất] tại chùa Thường Tịch Quang ở Hàng 

Châu, người trông coi [Phật thất ấy] hoàn toàn không có chương trình, người 

ta kéo đến ào ào, trong vòng hai bữa [phải chào hỏi] nứt họng luôn. Lần này 

đã có kinh nghiệm rồi, cố nhiên chẳng thể không nói rõ trước. 

Khi  Quang  đến  [Thượng  Hải]  thì  cắt  một  người  làm  Trà  Đầu,  phàm 

những chuyện ăn uống đều do người ấy lo liệu, ba bữa sáng trưa tối ăn một 

mình trong phòng. Trong bữa cháo sáng thì bánh mạn đầu hay cơm chỉ dùng 

một thứ. Bữa trưa thì một chén rau, bốn cái mạn đầu; buổi tối thì một bát mì 

lớn, quấy quá cho xong. Quang mấy chục năm ăn cơm không để sót lại thức 

ăn nên chỉ cần một chén thức ăn. Ăn xong, dùng bánh mạn đầu vét sạch dầu 

mỡ trong bát, chớ nói là “ăn xong phải chừa lại đôi chút!” Ngoài ra, tất cả 

những thứ điểm tâm lôi thôi đều nhất loạt chẳng dùng đến. Hôm viên mãn 

Phật  thất,  cũng  không  dự  Trai  Tăng.  Dẫu  cử  hành  lễ  Trai  Tăng  ngay  trong 

pháp hội, Quang cũng chẳng ngồi ăn cùng mọi người do không có tinh thần 

để bồi tiếp. Hôm sau ngày viên mãn sẽ trở về đất Tô ngay, cũng đừng nên 

đưa  tiễn,  đưa  tới  ngoài  cửa  liền  dừng  chân.  Nếu  cứ  tiễn  chân  sẽ  trở  thành 

thói quen của chốn thị tứ, chẳng thành ra quy củ một pháp hội Hộ Quốc Tức 

Tai vậy!  (Ngày Mười Bảy tháng Chín năm Dân Quốc 25 - 1936). 

Thêm nữa, hãy đem lời Quang chẳng tiếp khách bảo với các vị lo việc 

chiêu đãi. Nếu có ai đem quà đến biếu, đều bảo họ cầm về; nếu chẳng chịu 

cầm về thì sung vào quỹ của hội [Phật giáo Trung Quốc]. Đồ ăn đã như thế 

mà  tiền  tài  cũng  giống  như  thế,  bảo  họ  cúng  dường  cho  hội,  đừng  cúng 

dường cho Quang. Hơn nữa, tiền tàu xe đi về của Quang và của người Trà 

Đầu đều tính sổ với Quang. Hội cũng không nên thưởng công hậu hĩnh cho 

người Trà Đầu, bởi người ấy cũng vì quốc dân mà góp phần, chớ nên đối xử 

nồng hậu đặc biệt, đâm ra chẳng hợp pháp thể! Quang là một ông Tăng lui 

tới một mình, sợ rằng [hội Phật giáo Trung Quốc] vẫn chưa thông cảm điều 

đó nên mới phải nói thêm. 

69. Thư trả lời cư sĩ Khuất Văn Lục (thư thứ hai) 

Hôm  trước,  khi  viết  thư  vừa  xong,  đưa  cho  thầy  Đức  Sâm  coi,  thầy  ấy 

nói: “Hãy nên nhờ cư sĩ đem chuyện không tiếp khách, không nhận quà tặng 

dù là thức ăn hay tiền tài đăng trên tờ Tân Thân Báo để mọi người đều biết!” 

Quang cho rằng làm như thế sẽ phiền phức. Ngày hôm qua, thầy ấy cầm báo 

đưa cho Quang xem, thưa: “Con đã đăng báo rồi!” Vậy là nên đem chuyện 

này đăng báo. Sáng nay lại nhận được thư ngày hôm qua và ngày hôm trước, 

cho biết cư sĩ sẽ tự mình lái xe đến đón, chứ không để cho hội phải bỏ tiền 

xăng.  Được  cư  sĩ  yêu  mến  nồng  hậu,  khôn  ngăn  cảm  kích,  hổ  thẹn;  nhưng 

Quang  một  mực  chẳng  thích  được  người  khác  tung  hô,  lại  cần  phải  đi  các 

nơi. Chi bằng để tôi đón xe kéo tùy theo ý thích. Nếu phải ngồi xe hơi, hóa 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 133 of 274

ra  chẳng  khác  gì  bị  giam  lỏng,  chẳng  được  tự  tại.  Ngàn  phần  mong  ông 

đừng làm mệt chính mình để đôi bên đều được thoải mái. 

Hơn nữa, Quang thuyết pháp chẳng giống với hết thảy các pháp sư khác. 

Các đại pháp sư phần nhiều chú trọng đàm huyền thuyết diệu, Quang chẳng 

biết  nói  chuyện  huyền  diệu,  mà  phần  nhiều  chú  trọng  dạy  người  giữ  vẹn 

luân thường, trọn hết bổn phận. Năm Dân Quốc mười mấy  (quên mất năm nào)

, Quang đến Ninh Ba, ông Hoàng Hàm Chi thỉnh đến nói khai thị tại Niệm 

Phật Xã ở phía ngoài nha Đạo Doãn. Vị đại lão quan X… ngồi kiệu đến, lúc 

ấy Quang đã diễn thuyết. Sau đấy, [khi Quang] nói đến chuyện giữ vẹn luân 

thường, trọn hết bổn phận, cha từ, con hiếu v.v… người ấy bèn lên kiệu bỏ 

đi.  Nhưng  Quang  một  mực  giữ  chí  này,  chẳng  vì  người  khác  không  thích 

nghe  mà  thay  đổi  phương  châm.  Huống  chi  lần  này  là  Hộ  Quốc  Tức  Tai, 

chuyện niệm tụng vẫn là cành nhánh; giữ vẹn luân thường, trọn hết bổn phận 

mới là căn bản. Bất luận người ta thích nghe hay không, tôi vẫn lấy đó làm 

tông chỉ. 

Còn chuyện quy y thì Quang không xứng, bởi Hội Trưởng hội Phật giáo 

là chủ nhân, Quang là khách, những kẻ quy y kia nên quy y với Hội Trưởng. 

Đấy là điều chí lý quyết định chẳng thay đổi được! Hơn nữa, mắt Quang đã 

lòa, xem sách phải dùng cả kiếng lão lẫn kiếng lúp cũng chỉ thấy lờ mờ, làm 

sao thăng tòa vì người khác nói Tam Quy Ngũ Giới cho được. Hơn nữa, rất 

đông  người,  cũng  chẳng  ghi  pháp  danh  được.  Chắc  chắn  chẳng  chấp  nhận 

chuyện này để khỏi bị người ta chê cười! Lần này đến Thượng Hải, chuyên 

vì Hộ Quốc, tuy chẳng thể theo đại chúng niệm tụng, nhưng vẫn theo cùng 

một quy củ với đại chúng để khỏi bị phân tâm trở thành hữu danh vô thực. 

Nếu dùng biện pháp tiếp đón pháp sư rềnh rang như thường thấy thì đôi bên 

đều sai lầm. Do vậy, Quang phải thưa rõ trước!  (Ngày Hai Mươi tháng Chín năm 

 Dân Quốc 25 - 1936) 

Những điều Quang sẽ nói đều một mực tùy tiện không theo thứ tự nhất 

định. Phật sự niệm tụng lần này để hộ quốc tức tai, ngày đầu tiên sẽ nói đại 

lược về ý nghĩa hộ quốc tức tai, tức là nói về công đức lợi ích của pháp môn 

Niệm Phật. Ngày hôm sau lại nói đến đạo hộ quốc căn bản để mong vãn hồi 

thế đạo nhân tâm. Lúc Quang mới xuất gia, tới nhà một vị cư sĩ, cả nhà ấy 

đều  tin  Phật:  Mẹ  chồng,  con  dâu  là  hai  người,  ba  bốn  đứa  con,  mỗi  người 

thờ một vị Phật, bàn thờ Phật là một cái bàn dài. Cô con dâu chỉ thắp hương, 

cúng nước, phẩy bụi cho đức Phật của mình, còn tượng Phật của mẹ chồng 

bụi bám cũng không phẩy, Quang thấy vậy mà đau lòng! Những người như 

vậy do vì chưa nghe thiện tri thức dạy dỗ nên dùng thân báng pháp. Đây là 

nguyên do vì sao Quang chú trọng đến chuyện giữ vẹn luân thường, trọn hết 

bổn phận vậy. 

Lại  thấy  nhiều  người  thâu  nhận  đồ  đệ  cho  nhiều,  đều  chẳng  phải  hạng 

người tu hành thật sự. Do vậy, phát nguyện chẳng thâu nhận đồ đệ. Do thấy 

sự hèn hạ của tăng nhân hướng về người khác hóa duyên nên chẳng nguyện 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 134 of 274

làm Trụ Trì, làm pháp hội. Nay đã già rồi, vẫn chưa đến nỗi phụ bạc cái tâm 

thuở đầu, cam lòng giữ bổn phận kiếm cơm, ngõ hầu những bạn bè đã sanh 

về Tây Phương từ trên đài sen chẳng chê cười tôi! 

70. Thư trả lời cư sĩ Khuất Văn Lục (thư thứ ba) 

Gởi  đi  bức  thư  đề  ngày  Hai  Mươi  rồi,  đến  chiều  hôm  qua  mới  biết  cụ 

Chi  đã  về  Tây,  khôn  ngăn  thảm  thương,  Phật  pháp  mất  đi  một  người  hộ 

pháp ưu tú, quả là một đại bất hạnh cho Phật giáo! Đối với bạn bè chí thân 

thâm giao, Quang một mực đều chẳng viết bài phúng điếu, chỉ trong lúc hồi 

hướng vào khóa tụng sáng tối bèn hồi hướng cho họ trong bảy ngày hoặc hai 

mươi mốt ngày hoặc ba mươi lăm ngày, hoặc nhiều ngày hơn nữa mà thôi! 

Nay  tôi  cũng  làm  như  thế  đối  với  cụ  Chi.  Trước  đây  tôi  đã  nhận  được 

chương trình nhập hội của hội Phật giáo, do không dễ đọc nên giao cho thầy 

Đức Sâm, thầy ấy nói hãy nên nhập hội. Nay nộp (tiền quỹ một trăm đồng, 

lúc đến sẽ mang theo), thư tình nguyện gia nhập thì gồm hai chữ cơ bản và 

tên Quang là ba chữ nữa, người giới thiệu thì xin pháp sư Viên Anh và cư sĩ 

hãy tự điền vào. Còn đối với những điều được nêu trong mặt sau thư thì do 

người đã bảy mươi sáu tuổi sắp chết trong sáng chiều có lẽ chẳng cần phải 

dông dài! 

Cư sĩ gởi thư nói sẽ đến đón thì vào ngày Mười Tám đến chùa Thái Bình 

là được rồi. Ngày mồng Sáu, mồng Bảy quyết chẳng được. Vì sao vậy? Do 

ai có chí nấy, nếu tỏ lòng kính trọng mà trái ý người ta, làm sao có chuyện 

đó  được?  Nếu  không,  Quang  trở  về  đất  Tô  ngay,  quyết  chẳng  đến  Tịnh 

Nghiệp  Xã.  Quang  rất  chán  chuyện  này,  há  chịu  vì  hộ  quốc  tức  tai  mà  lại 

phải nín nhịn sự tâng bốc quá mức của cư sĩ ư? Đã coi Quang là người ngoài 

thì  Quang  sẽ  tự  xử  sự  như  người  ngoài,  trở  về  đất  Tô  vào  quan  phòng  tự 

niệm tụng một mình. Phàm mọi chuyện đều nên thông cảm cho lòng người 

ta, người thích được tâng bốc [bèn tiếp đón trọng thể] thì được, chứ người 

không thích được tâng bốc sẽ cảm thấy xấu hổ không yên, cần gì phải khổ sở 

vì ý tốt mà khiến cho người khác phải hổ thẹn không yên vậy? 

Còn đối với chuyện sau hôm viên mãn [pháp hội] sẽ nói Tam Quy Ngũ 

Giới, nếu chiếu theo cách Quang thường truyền giới thì thật chẳng có nghi 

thức  nào  đáng  coi  được  cả.  Nếu  muốn  phô  trương  bày  vẽ  thăng  tòa  thì 

Quang quyết chẳng thể làm được vì mắt chẳng đọc được chữ. Nếu cứ phải 

“không  thăng  tòa  là  không  được”  thì  hãy  mời  người  khác  nói  thay,  Quang 

chẳng  đến  đàn  truyền  giới!  Đối  với  chuyện  pháp  danh,  Quang  cũng  chẳng 

thể  viết.  Bất  luận  bao  nhiêu  người,  bất  luận  bao  nhiêu  tiền  hương  kính, 

Quang chẳng lấy một đồng. Ngoài tiền biếu cho vị sư nói thay và các sư trực 

ban ra, đều dùng làm chi phí cho hội Phật giáo hết. Biện pháp như thế có lẽ 

thích đáng cho khắp mọi người. Nếu đối đãi với Quang như một vị pháp sư 

giảng kinh thông thường thì sẽ đánh mất thể tài của hai chữ Hộ Quốc, mà lại 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 135 of 274

còn coi rẻ Quang. Vì sao vậy? [Người ta sẽ tưởng Quang] đặc biệt vì chuyện 

hộ quốc mà thủ lợi! Quang tuy thiếu sáng suốt, vẫn chẳng mong trong những 

ngày  sắp  chết  lại  nhận  được  tiền  bạc  từ  pháp  hội  Hộ  Quốc  này!  (Ngày  Hai 

 Mươi Ba tháng Chín). 

71. Thư trả lời cư sĩ Hứa Chỉ Tịnh 

Lễ sám không có quy củ cứng ngắc, chỉ dốc lòng chí thành khẩn thiết là 

được  rồi!  Thờ  Phật  trong  phòng  ngủ  trừ  trường  hợp  nghèo  nàn  không  có 

phòng  nào  khác  thì  được.  Nếu  có  phòng  khác,  trọn  chẳng  nên  thờ  trong 

phòng  ngủ.  Công  khóa  tùy  theo  ý  của  mỗi  người,  cũng  không  có  chương 

trình nhất định. Quang thì khóa sáng ắt phải cứ chiếu theo Khóa Tụng Sáng 

Tối  mà  niệm  thẳng  tuột.  Phàm  những  chỗ  phải  lên  giọng  xướng  tán  cũng 

niệm thẳng tuột, chỉ [đọc] hơi chậm lại một chút mà thôi. Quang trọn chưa 

học cách xướng niệm, nhưng ở trong tùng lâm hãy nên niệm nhỏ tiếng đừng 

để bên ngoài nghe tiếng đến nỗi làm kinh động người khác. 

Lúc  đầu  thì  Quang  mỗi  ngày  lễ  mấy  trăm  lạy,  mấy  năm  gần  đây  nhiều 

việc  quá,  chỉ  hai  thời  công  khóa.  Mùa  Đông  thì  mỗi  ngày  lễ  hơn  trăm  lạy, 

mùa  Hạ  chỉ  mấy  chục  lạy,  mà  cũng  chỉ  lễ  Thích  Ca,  Di  Đà,  Tịnh  Độ  Tam 

Kinh và các kinh Đại Thừa, Quán Âm, Thế Chí, Thanh Tịnh Hải Chúng, tận 

hư không trọn pháp giới quá khứ, hiện tại, vị lai hết thảy chư Phật, hết thảy 

tôn pháp, hết thảy hiền thánh tăng   (Lễ Phật Di Đà nhiều ít không nhất định, dựa 

 theo tinh thần và hoàn cảnh mà tăng hay giảm, đối với mỗi vị khác đều lễ ba lạy).  Mấy 

lúc gần đây trong ban ngày trọn chẳng thể xem kinh, lễ Phật, tất cả thư từ và 

những chuyện nhờ cậy giảo chứng, giảo đối đều đã không rảnh rỗi để làm. 

Hiện thời, phu nhân đã có thể ăn chay trường suốt năm tháng, sao không 

ăn luôn một năm? Bởi lẽ, sát nghiệp gây trở ngại lớn nhất cho sự vãng sanh! 

Nếu  chẳng  vãng  sanh  ngay,  lại  càng  phải  nên  không  ăn  thịt  để  khỏi  phải 

đền  nợ  thân  mạng  trong  vị  lai.  Niệm  Phật  ăn  chay  vãng  sanh  Tây  Phương 

là chuyện công đức bậc nhất trong thế gian. Nỡ để cho vợ con chẳng quyết 

định được hưởng lợi ích này hay sao? Đối với công nhân, nếu muốn làm cho 

họ gieo thiện căn, chẳng ngại gì nói rõ đầu đuôi với họ, dùng chi phí mua đồ 

ăn mặn để làm tiền thưởng thì do họ làm được nhiều tiền hơn sẽ trọn chẳng 

đến nỗi thốt lời gièm pha! 

Mùa  Hạ  năm  nay  các  nơi  lụt  lội,  dân  đói  rất  đông,  hãy  nên  răn  nhắc 

người nhà sốt sắng niệm Phật để ngừa tai họa ngoài ý muốn. Nếu ai chẳng 

thể chịu đựng nhọc nhằn, hãy nghĩ đến nỗi khổ của dân đói và nỗi khổ của 

nhà  giàu  bị  cướp  đoạt  thì  sẽ  tự  chịu  đựng  được  sự  khổ  sở  vì  niệm  Phật. 

Chuyện này vốn đâu có khổ, do một mực không quen nên mới thấy là khổ. 

Nhưng cái khổ này là sự khổ để thoát khổ, nếu chẳng chịu nỗi khổ này thì 

nỗi khổ trong tương lai sẽ chẳng thể nói trọn hết được!  (Năm Ất Sửu - 1925). 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 136 of 274

72. Thư trả lời cư sĩ Tiêu Dịch Đường 

Hôm mồng Một nhận được thư, tôi khôn ngăn vui mừng, an ủi. Ông đã 

dùng gan ruột Bồ Tát để thực hiện sự nghiệp hộ pháp thì nay đang gặp đúng 

dịp. Dân Quốc mở mang nền Cộng Hòa, tự do tôn giáo, dùng chủ nghĩa Tam 

Dân để hiệu triệu lẫn nhau, nay đã được mười tám năm rồi, nhưng đối với 

Tăng  nhân  lại  vô  cùng  ngược  đãi,  ý  muốn  đuổi  Tăng  đoạt  của,  ngõ  hầu  cả 

nước trọn chẳng còn một Tăng sĩ nào thì mới thỏa dạ! Lại sợ dư luận gây trở 

ngại  nên  mượn  tiếng  quản  lý  [chùa  miếu]  để  làm  căn  cứ  xua  đuổi,  chiếm 


đoạt. Lập ra hai mươi mốt điều thì như trong điều thứ tư, điều thứ năm, điều 

thứ chín, tuy mạo danh quản lý, bảo hộ, há chẳng khiến cho bậc tri thức đau 

lòng, kẻ ôm dã tâm khoan khoái ư? Lập pháp kiểu đó há còn đáng gọi là tự 

do tôn giáo nữa hay chăng? Há còn có thực tế dân sinh, dân quyền, dân tộc 

nữa ư? Có còn đúng với chánh lệnh lập quốc của nước Cộng Hòa nữa hay 

không?  Chủ  nghĩa  như  thế  chính  là  thực  hành  đẩy  dân  đến  chỗ  chết,  đoạt 

dân quyền, diệt dân tộc vậy! 

Nếu nói: “Điều này chỉ có Tăng giới bị ảnh hưởng, chứ không phải dân 

chúng trong cả nước bị như vậy” thì thử hỏi: Tăng chẳng phải là người dân 

trong nước hay sao? Nếu áp dụng những thứ pháp lệnh ấy cho dân cả nước 

thì còn chấp nhận được, nay chỉ áp dụng riêng cho Tăng; chẳng phải là do 

Tăng chúng yếu ớt không có sức bèn dùng thủ đoạn lấn áp, cậy mạnh hiếp 

yếu, lấy đa số chèn ép thiểu số hay chăng? Nhật Bản là nước bé tẹo tèo teo 

mà xưng hùng toàn cầu, vẫn chẳng coi Phật pháp là ung nhọt. Nước ta từ sau 

đời  Hán  đến  nay,  Phật  pháp  truyền  sang  khắp  các  nước  Đông,  Tây,  Nam, 

Bắc. Nay muốn cho nước nhà thống nhất, nhân dân yên vui, mà lại coi Phật 

pháp  vốn  là  pháp  “về  mặt  ngầm  thì  giúp  giữ  yên  nền  bình  trị,  về  mặt  hiển 

nhiên  là  giữ  yên  dân  tình”  giống  như  ung  nhọt,  muốn  trừ  khử  đi;  có  khác 

nào muốn cho cây cỏ xum xuê mà lại đẵn gốc trước? Muốn cho [nước] chảy 

được xa mà lại lấp nguồn trước? Phật pháp ích lợi cho cõi đời trên phương 

diện tinh thần, kẻ phàm phu chẳng thể thấy được, giống như rễ cây, như đầu 

nguồn nước. Những kẻ tri kiến thiển cận trong cõi đời chỉ phê bình, bàn luận 

về sự lan truyền tạo lợi ích rộng khắp nơi thân, cành, nhánh, lá; chứ đối với 

điều  khiến  cho  thân,  cành,  nhánh,  lá  được  lan  truyền  tạo  lợi  ích  rộng  khắp 

lại chẳng hề biết! Há chẳng đáng gọi là “xoay càng xe về phía Bắc để đi tới 

nước Việt [ở phương Nam]”, bước giật lùi mà mong tiến lên phía trước ư? 

Ngày Hai Mươi Chín tháng trước, các vị Tăng - tục thuộc hội Phật giáo 

Thượng Hải lên Bắc Kinh thỉnh nguyện. Ngày hôm qua, tôi nhận được thư 

gởi đến mời các ủy viên Tăng - tục trong hội [Phật giáo Trung Quốc] cùng 

đến  họp.  Quang  vốn  là  ông  Tăng  già  đợi  chết,  không  có  môn  đình,  không 

có đồ chúng, không có bản lãnh gì, hội ấy do thấy Quang có chút hư danh 

nên cũng kể tên Quang làm hội viên. Nhưng thân Quang đây đã gác ra ngoài 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 137 of 274

rồi; nếu Dân Quốc rộng dung thì chẳng ngại gì trọn hết tuổi thừa. Nếu chẳng 

dung nạp thì chẳng ngại gì kết bạn với Hà Bá, Hải Nhược157, miễn sao khỏi 

gây trở ngại cho địa giới của Dân Quốc, đâu cần phải thỉnh nguyện xin họ 

bao dung để mong sống mãi trong cõi đời ư? 

Chỉ vì Phật pháp là tròng mắt của người, trời. Đang trong lúc tàn sát lẫn 

nhau  đến  mức  chẳng  dứt  này,  muốn  hưng  khởi  điều  lợi,  trừ  bỏ  thói  tệ,  mà 

trước  hết  lại  theo  đuổi  chuyện  diệt  pháp  thì  sợ  rằng  sẽ  dẫm  theo  vết  xe  đổ 

của Ngụy Vũ, Châu Vũ, Đường Vũ158, nào phải chỉ tự mình chuốc lấy quả 

báo mà còn để lại tiếng nhơ cho người đời sau chê cười, gây tổn hại vô ích 

cho nước, cho dân. Do vậy, chẳng nề hà kỵ húy, trình bày thẳng thừng điều 

lợi, lẽ hại, mong cư sĩ sẽ phát lòng vì nước vì dân mà cực lực duy trì, ngõ 

hầu những điều lệnh đã được ban hành trước đây chẳng trở thành sự thật thì 

quyền tự do tôn giáo trong nền Cộng Hòa, lời hiệu triệu chủ nghĩa Tam Dân 

mới hữu ích lớn lao cho nước, cho dân, chứ nào phải chỉ Tăng chúng được 

hưởng phước lợi mà thôi!  (Mồng Ba tháng Năm) 

Hiện thời những kẻ nói đến chuyện nam nữ bình quyền, phần nhiều đều 

chẳng biết quyền của nữ nhân lớn lao hơn quyền của nam tử khó thể diễn tả, 

thí dụ được! Thế đạo loạn lạc cũng do nữ quyền chẳng được chấn hưng mà 

ra! Muốn giữ yên thế đạo, phải gấp làm sao cho nữ giới chẳng cô phụ thiên 

chức,  ai  nấy  đều  nghiêm  túc  giữ  lấy  quyền  ấy.  Quang  thường  nói:   “Quyền 

 trị  quốc  bình  thiên  hạ,  hàng  nữ  nhân  chiếm  quá  nửa”.   Vì  họ  trọn  hết  đạo 

làm vợ, giúp chồng dạy con thì đối với gia đình, đối với đất nước sẽ có lợi 

ích  mà  chẳng  hay  chẳng  biết.  Xin  hãy  đọc  kỹ  mấy  chương  khuyên  dạy  tại 

gia  thiện  tín  trong  Gia  Ngôn  Lục  sẽ  biết  rõ.  Tìm  cách  bình  trị  [nào  khác] 

ngoài cách này ra thì do thấy biết kém cỏi, Quang chẳng thể nào biết được! 

73. Thư trả lời cư sĩ Phan Đối Phù (thư thứ nhất) 

Hôm qua tôi nhận được thư của thầy Minh Đạo chùa Thái Bình, biết các 

hạ  lại  gởi  bốn  mươi  đồng,  kính  cẩn  giữ  lấy,  để  đợi  đến  năm  sau  dùng  làm 

chi phí in sách. Mười gói Gia Ngôn Lục đã bảo Đại Trung Thư Cục gởi đi, 

chắc  không  lâu  nữa  ông  sẽ  nhận  được.  Ông  cũng  sẽ  nhận  được  sách  Khuê 

Phạm. Trong mùa Hạ, hòa thượng Diệu Liên tuân lệnh các hạ, đem bài bi ký 

về chuyện thỉnh Đại Tạng Kinh sai Quang gọt giũa. Quang do bận việc, trả 

lời trước bằng một lá thư, đợi sau khi về núi sẽ lại bàn tiếp. Tới mồng Hai 

tháng  Chạp  về  đến  núi,  phàm  những  thứ  dồn  lại  đều  gởi  đi  bằng  thư  bảo 

đảm vào ngày Mười Chín. Chữ nghĩa dùng trong nguyên văn [bài bi ký] rất 

hay,  tiếc  là  nói  dông  dài  quá  nhiều,  chưa  chỉ  ra  được  nguyên  do  của  Phật 

pháp.  Tôi  vốn  muốn  sửa  đổi  đại  lược,  nào  ngờ  Quang  học  thức  chẳng  đạt 

157 Hà Bá: Thần sông, Hải Nhược: Thần biển. 

158 Ba ông vua này từng chủ trương diệt Phật, truy đuổi Tăng chúng, chiếm đoạt tài sản nhà chùa. 

Sử thường gọi là Tam Vũ Diệt Phật. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 138 of 274

đến mức “hay khéo, vuông tròn thuận theo ý muốn”, [sửa chữa] xong, bài bi 

ký ấy biến thành một bài khác! [Theo Quang nghĩ], dùng khẩu khí của ngài 

Diệu Liên, coi Diệu Liên như là chủ nhân ngôi chùa và những lời lẽ đề cao 

dư thừa trong bi ký, chẳng bằng lưu lại sự thật cho đời sau. Có lẽ biện pháp 

như  vậy  là  đắc  thể,  đã  trình  lên  các  hạ  giám  định.  Nếu  có  chỗ  nào  sai  sót, 

thiếu thỏa đáng, [các hạ cứ] sửa đổi đừng ngại gì cả! 

Quang là người trọn chẳng có ngã tướng, điều chẳng muốn nghe là tâng 

bốc quá lố; ngoài ra chẳng chấp trước một chuyện gì. Chắc là các hạ đã biết 

đại  lược  điều  này  từ  lâu  rồi!  Năm  nay  in  sách  nhiều  nhất,  đã  hơn  hai  vạn 

đồng. Nửa đầu năm sau còn có rất nhiều sách sẽ in, sau Thu sẽ đi khắp Nam 

Bắc Đông Tây không có chỗ nhất định để khỏi phải thù tiếp thư từ, chỉ bận 

bịu vì kẻ khác [đến nỗi] hỏng cả đại sự của chính mình. Các hạ già rồi, thế 

đạo như thế này, hãy nên dùng cảnh duyên này để tự răn nhắc, ngõ hầu cái 

tâm  cầu  sanh  Tây  Phương  về  mặt  Sự  được  mười  phần  châu  đáo,  tha  thiết. 

Lại xin hãy dạy bảo con cái và cả nhà, thường nói đến lợi ích do trợ niệm 

khi  lâm  chung  và  họa  hại  của  việc  tắm  rửa,  thay  quần  áo  sẵn,  khóc  lóc… 

khiến cho bọn họ hiểu rõ lợi - hại, trọn chẳng đến nỗi vì thể hiện lòng hiếu 

mà trở thành chuyện “đã té xuống giếng còn bị quăng đá!” 

Năm nay Quang sáu mươi bảy tuổi, tinh lực đã suy; nếu vẫn chẳng biết 

lượng sức, nhất định sẽ làm nhục đến pháp môn. Hiện thời những Chỉ Bản159 

của các bộ Văn Sao v.v… đều đã được hoàn thành tốt đẹp rồi; có ai muốn in 

thì cứ tiếp xúc Đại Trung Thư Cục sẽ được như nguyện. Văn Sao lại được 

chế ra bốn bức Chỉ Bản, An Sĩ Toàn Thư, [Thọ Khang] Bảo Giám mỗi cuốn 

đều  có  hai  bản,  Gia  Ngôn  Lục,  Di  Đà  Kinh  Bạch  Thoại  Chú,  Cảm  Ứng 

Thiên  Trực  Giảng,  đều  được  làm  thành  bốn  bản.  Quán  Âm  Tụng  lại  được 

làm thành hai bản. Ngoài ra còn có Giới Sát Phóng Sanh Hiện Báo Lục, Học 

Phật Thiển Thuyết v.v… những cuốn sách nhỏ lặt vặt đều đã giữ lại bản in. 

Do vậy, mùa Thu năm sau có thể đi luôn, chẳng cần biết là ở nơi nào để lo 

tu trì. Chúng ta trải đời bất quá sáu mươi mấy năm, mà nay [trong cõi đời lại 

có] bao nhiêu hiện tượng kể từ khi có mặt con người trong trời đất đến nay, 

phần nhiều đều chưa hề thấy, đời loạn đến cùng cực rồi! Nếu chẳng cực lực 

đề xướng nhân quả báo ứng và giáo dục gia đình thì chẳng thể nào hy vọng 

thái bình được nữa!  (Ngày Hai Mươi Hai). 

74. Thư trả lời cư sĩ Phan Đối Phù (thư thứ hai) 

Năm  ngoái  cư  sĩ  X…  mất,  trước  đấy  ông  ta  đã  phát  đại  tâm  sai  lầm, 

muốn ở trong thế gian này độ người [chứ không cầu vãng sanh]. Năm Dân 

Quốc  thứ  chín  (1920),  ông  ta  lên  núi  bị  Quang  quở  trách,  dường  như  đã 

159 Theo Từ Hải, Chỉ Bản là một lối in xưa, người ta sắp bản in với các chữ in rời bằng kẽm (tức 

là mỗi chữ đều được đúc riêng biệt bằng kẽm, rồi sắp vào khuôn gỗ) đưa vào máy in nén mạnh 

trên giấy cho lõm xuống. Khi cần in sẽ chụp những trang đó, không cần phải sắp chữ lại. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 139 of 274

xoay  chuyển  ý  niệm.  Sau  này,  con  ông  ta  gởi  cáo  phó  đến  nói  ông  ta  ngủ 

suốt ba ngày, chẳng ăn, chẳng nói gì rồi qua đời. Xem tình trạng đó, đúng là 

tướng trạng chưa được vãng sanh. Do vậy, muốn cầu vãng sanh phải buông 

thế gian này xuống và buông vọng tâm quá phận xuống  (Chẳng hạn như [muốn]

 được  giống  như  Bồ  Tát  ở  trong  sanh  tử  độ  thoát  chúng  sanh.  Điều  này  thì  chính  mình 

 phải là Bồ Tát mới được. Nếu chính mình vẫn là phàm phu mà muốn gánh vác chuyện 

 này  thì  chẳng  những  không  thể  độ  người  mà  còn  chẳng  thể  tự  độ.  Bao  nhiêu  thiện  tri 

 thức trong thế gian đều mắc phải bệnh này, mà vẫn nói là mình có đại Bồ Đề tâm. Cần 

 biết rằng [đã có] tâm ấy trước hết phải cầu vãng sanh thì mới hữu ích. Nếu sẵn có tâm 

 này  mà  chẳng  cầu  vãng  sanh  thì  phải  là  bậc  Bồ  Tát  mới  được.  Nếu  không,  sẽ  mắc  hại 

 chẳng cạn!) Tâm cuồng vọng quá phận là chướng ngại lớn nhất cho người tu 

hành thật sự, chẳng thể không biết [điều này]! 

Hơn  nữa,  cư  sĩ  X…  là  người  quá  hiếu  danh,  vì  thế  những  sách  do  ông 

ta  soạn  ra  đều  phỏng  theo  giọng  điệu  kinh  Phật,  [mắc]  lỗi  đem  phàm  lạm 

thánh thật chẳng nông cạn. Vì thế, dốc công hoằng pháp mà chẳng được lợi 

ích  thật  sự!  Thân  thế  trăm  năm,  chớp  mắt  liền  qua  đời,  chỉ  mong  chuyên 

tâm dốc chí nơi niệm Phật cầu vãng sanh. Vị cư sĩ X… ấy chính là một tấm 

gương răn nhắc lớn lao vậy! 

75. Thư trả lời cư sĩ Phan Đối Phù (thư thứ ba) 

Nhận  được  thư,  khôn  ngăn  cảm  thán.  Các  hạ  dùng  đức  dầy  đối  xử  rất 

hậu với người khác, nên bọn tàn binh160 thổ phỉ cũng bảo nhau đừng khuấy 

nhiễu. Nếu không có chuyện thật sự khiến cho người khác cảm động thì làm 

sao  đạt  được  như  thế?  Đối  với  người  dân,  cái  ăn  quan  trọng  nhất;  rộng  rãi 

với dân ắt trời sẽ ban phước cho. Bọn tàn binh thổ phỉ ấy há nào có tâm đạo 

nghĩa,  nhưng  do  thiên  địa,  quỷ  thần  gia  bị,  khiến  cho  chúng  nó  giữ  đạo 

nghĩa.  Từng  thấy  trong  bản  chú  giải  Âm  Chất  Văn  có  ghi  một  câu  chuyện 

chứng minh hơi giống như chuyện của các hạ, nay tôi sao chép lại để trình 

lên cho ông xem. 

Năm  Tân  Tỵ  (1761)  đời  Càn  Long,  vỡ  đê  Hoàng  Hà  ở  tỉnh  Dự  (Hà 

Nam),  khắp  mặt  đất  nước  sâu  hơn  một  trượng,  lều  tranh  của  dân  gian  bị 

nhận chìm mất nửa. Ở huyện Trần Lưu có người họ Tào, căn nhà đang ở bị 

lũ nhấn chìm đã ba ngày đêm rồi, [ai nấy] đều nói là không còn lẽ sống nào 

nữa! Đến khi nước rút, tường nhà vẫn chưa sụp đổ, mà người trong nhà cũng 

an nhiên vô sự! Mọi người hỏi thì họ cho biết: “Sáng ra chỉ thấy sương mù 

dày  kịt,  chẳng  thấy  mặt  trời.  Thoạt  đầu  chẳng  biết  là  đang  ở  trong  nước”. 

Quan địa phương thấy lạ, hỏi người ấy có làm điều lành nào hay chăng, ông 

ta cho biết mỗi năm gặt hái xong, ngoài phần chừa lại đủ chi dùng cho cơm 

áo ra, còn bao nhiêu đều dùng hết để giúp đỡ những người nghèo thiếu lối 

xóm,  cho  đến  nay  chưa  hề  thiếu  sót  một  chút  nào.  Đã  thực  hiện  được  như 

160 Ở đây chỉ những tên lính đào ngũ sau khi quân Quốc Dân Đảng thất trận. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 140 of 274

vậy  năm  đời,  suốt  hơn  một  trăm  năm!  Quan  Hiến  Ty161  đều  ban  cho  biển 

ngạch để khen ngợi chuyện lạ. 

Nước vốn vô tình mà quỷ thần che chở, tuy toàn thể bị ngập trong nước, 

nhưng chẳng thấy nước. Do vậy biết rằng con người có thật đức thì trời sẽ 

báo đáp lạ lùng. Những kẻ bóc lột mỡ màng của trăm họ để cầu mong con 

cháu phú quý, rốt cuộc đều thành gia đình tan nát, dòng dõi tuyệt diệt, thần 

thức còn bị vĩnh viễn đọa trong ác đạo chẳng có thuở thoát ra, đáng thương 

vậy thay! Do vậy, muốn cứu người đời mà nếu chẳng cực lực đề xướng nhân 

quả báo ứng sẽ trọn chẳng thể đạt được hiệu quả thật sự. 

76. Thư trả lời cư sĩ Trần Gia Tuấn ở Châu Bồ 

Con  người  sống  trong  thế  gian  họa  -  phước  dựa  dẫm  lẫn  nhau,  chỉ  do 

bản  thân  người  ấy  dụng  tâm  như  thế  nào  mà  thôi!  Kẻ  khéo  dụng  tâm  thì 

khốn khổ gian nan đều thành cái gốc để giải thoát. Kẻ chẳng khéo dụng tâm 

thì phú quý vinh hoa đều thành cái nhân đọa lạc. Mẹ ông thủ tiết nuôi con 

côi, chịu khổ nhiều năm, quả thật là nền tảng để tu trì Tịnh nghiệp cầu sanh 

Tây  Phương  cho  ngày  nay.  Nay  mẹ  con  đã  cùng  quy  y;  hãy  nên  làm  cho 

quyến thuộc trong nhà đều cùng ăn chay niệm Phật. Một là để ngừa khi mẹ 

ông  vãng  sanh,  bọn  họ  sẽ  chẳng  đến  nỗi  do  không  luyện  tập  mà  chẳng  thể 

niệm Phật tương trợ, thậm chí dời động thân thể, thay quần áo sẵn, khóc lóc, 

phá hoại chánh niệm. Một điều khác nữa là do thời cuộc nguy hiểm, [nếu] 

hằng  ngày  thường  niệm  Phật  và  niệm  Quán  Âm  thì  sẽ  có  thể  gặp  dữ  hóa 

lành, gặp xui thành hên. 

Nay đặt pháp danh cho mẹ ông là Đức Ý, nghĩa là có thể nhất tâm niệm 

Phật cầu sanh Tây Phương để nêu gương mẫu cho con cháu, xóm làng, đức 

hạnh  ấy  tốt  đẹp  cao  trỗi  nhất.  Đặt  pháp  danh  cho  ông  là  Huệ  Tuấn,  nghĩa 

là  có  thể  tu  trì  Tịnh  nghiệp,  tự  lợi,  lợi  tha,  trí  huệ  vượt  trỗi  những  kẻ  tầm 

thường, vì thế gọi là Huệ Tuấn. Nay gởi cho ông Tịnh Độ Ngũ Kinh, Thập 

Yếu, Thánh Hiền Lục, Văn Sao, Gia Ngôn Lục, Sức Chung Tân Lương  (đọc 

 sách này thì khi lâm chung không làm hỏng việc), Liễu Phàm Tứ Huấn, An Sĩ Toàn 

Thư v.v… xếp thành hai gói. Mong hãy đọc kỹ, hành theo. Ắt phải nên cung 

kính,  đừng  nên  khinh  nhờn  thì  sẽ  được  lợi  ích  chân  thật.  Những  điều  khác 

không  cần  phải  nói  nhiều.  Quang  già  rồi,  mục  lực  lẫn  tinh  thần  đều  không 

đủ. Từ rày đừng gởi thư tới nữa, cũng đừng giới thiệu người khác quy y do 

không có tinh thần để thù tiếp vậy  (Ngày Mười Ba tháng Tư).  

77. Thư trả lời cư sĩ Khuất Hàn Nam 

161 Hiến Ty: Một chức quan đã có từ đời Tống, chuyên giữ nhiệm vụ chấp hành, giám sát, củng 

cố việc thực hiện các hiến điển (những điều lệ quy định về trị an, hành chánh, dân sự v.v…) Đến 

thời  Minh  -  Thanh,  chữ  này  thường  được  dùng  để  chỉ  chung  các  cấp  cai  trị  trong  huyện,  trong 

phủ, trong tỉnh. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 141 of 274

Thư  nhận  được  đủ  cả.  Bài  Du  Thạch  Quật  Động  Ký  rất  có  khí  khái: 

“Tâm dung diệu lý, hư không bé; đạo hợp Chân Như, pháp giới to”.  Nhưng 

đấy là chuyện thuộc phương diện văn tự, chớ nên chuyên học theo thói ấy. 

Hãy nên như mẹ nhớ con, lấy niệm Phật cầu sanh Tây Phương để mong thực 

chứng.  Lúc  này  mà  chuyên  chú  trọng  chuyện  ấy  (tức  chuyện  viết  lách  văn 

chương cho hay đẹp) thì vô ích cho chính mình, có hại cho người khác. Vì 

sao vậy? Do quá nửa đều là học để nói xuông cho trơn tru, hoạt bát, chẳng 

chú trọng chân tu thật chứng. Người đời nay nếu chẳng  “nhiếp trọn sáu căn, 

 tịnh niệm tiếp nối”  thì trọn chẳng có hy vọng thực chứng nào! 

Trong  bộ  Văn  Sao  Tục  Biên  có  bức  thư  gởi  cho  hòa  thượng  Quảng 

Huệ thuộc thảo am Quảng Tế ở Ngũ Đài Sơn vào ngày Nguyên Đán tháng 

Giêng,  khoảng  chừng  năm  ngàn  chữ,  đấy  là  lời  khuyên  thiết  thực  chưa  hề 

có từ trước đến nay. Trong khoảng tháng Chín, tháng Mười, sẽ gởi sang ngõ 

Tích Thiện Phường để họ chuyển giao. Vợ chồng ông muốn quy y, nay tôi 

đặt pháp danh cho mỗi người. Ông còn nói cha ông cũng muốn quy y, nay 

cũng đặt pháp danh cho cụ, còn tên thật [của cụ] ông hãy tự điền vào. Người 

ngoài  bảy  mươi  tuổi  rồi,  tháng  ngày  chẳng  còn  mấy,  hãy  buông  hết  thảy 

xuống, nhất tâm niệm Phật thì chắc chắn sẽ thoát khỏi cõi Ngũ Trược này, 

lên cõi chín phẩm sen kia. Nếu vẫn còn tâm niệm [mong tưởng] đời sau, đời 

sau nữa, thì khó thể quyết định vãng sanh được! Mong ông hãy nói cặn kẽ 

với cụ. Những điều khác đã được nói tường tận trong Văn Sao, ở đây không 

viết chi tiết nữa! Tôi gởi kèm [cho ông] bài sớ cầu con và ba điều trọng yếu 

để  cầu  con;  đây  quả  thật  là  những  điều  ai  nấy  đều  phải  nên  xem,  đừng  vì 

không  cầu  con  rồi  bỏ  mặc.  Mong  hãy  sáng  suốt  soi  xét  thì  may  mắn  lắm 

thay!  (Mười sáu đồng hương kính đã nhận được liền dùng làm chi phí để ấn tống Văn 

 Sao Tục Biên)  (ngày Rằm tháng Tám năm Canh Thìn, tức năm Dân Quốc 29 - 1940)

78. Thư trả lời cư sĩ Thần Hiểu Viên 

Thư  nhận  được  đầy  đủ  cả.  Tuổi  quá  năm  mươi,  ngày  tháng  không  còn 

nhiều; đúng là lúc hãy nên sốt sắng giữ vẹn luân thường, niệm Phật để mong 

“sống dự vào bậc hiền thánh, mất trở về cõi Cực Lạc”. Nói đến chuyện “giữ 

vẹn luân thường”, sợ ông chưa hiểu ý, nay tôi giải thích đại lược. Người đời 

phần nhiều chẳng biết ý nghĩa “giữ vẹn luân thường” [có phạm vi] bao quát 

rất  rộng,  chỉ  coi  “hiếu  thuận  với  cha  mẹ,  kính  trọng  người  bề  trên”  là  giữ 

vẹn  luân  thường.  Hiểu  như  vậy  thì  cũng  rất  đúng,  nhưng  nhỏ  nhoi  lắm! 

Khéo  dạy  dỗ  con  cái,  khiến  cho  chúng  nó  đều  là  người  hiền,  mềm  mỏng, 

nho nhã, [đấy mới] quả thật là kẻ giữ vẹn luân thường lớn lao! Bởi lẽ, con 

cái đã đều hiền thiện thì anh em trai, chị em gái, chị em dâu, con cháu đều 

nhìn theo nhau làm lành. Từ đấy [đời nào cũng] nối tiếp nhau là người hiền 

thì người hiền sẽ đông, kẻ xấu sẽ ít. [Do vậy] kẻ xấu cũng có thể bị cảm hóa 

trở  thành  người  hiền,  người  lành.  Nền  tảng  khiến  cho  thiên  hạ  thái  bình, 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 142 of 274

nhân dân yên vui đều nằm trong sự dạy dỗ con cái. Có thể hiếu thảo với cha 

mẹ,  kính  trọng  người  trên,  và  hết  thảy  những  thứ  bên  ngoài  đều  tốt  lành, 

nhưng  chẳng  khéo  dạy  dỗ  con  cái  thì  người  ấy  vẫn  chưa  đáng  gọi  là  “bậc 

quân tử giữ vẹn luân thường!” Nếu có thể hiếu thảo với cha mẹ, kính trọng 

người  trên  và  hết  thảy  [mọi  mặt]  đều  đúng  như  pháp,  lại  còn  khéo  dạy  dỗ 

con cái thì người ấy tuy sống ở trong nhà không thi thố gì mà lại bồi đắp lớn 

lao cho nước nhà, cho xã hội vậy! 

Hiện tại, cõi đời đã loạn đến cùng cực; xét đến cội nguồn đều là vì cha 

mẹ phạm lỗi “chẳng khéo dạy dỗ con cái”! Nếu ai nấy đều khéo dạy dỗ con 

cái, làm sao những thứ thảm kịch lại được cực lực thực hiện và diễn ra cho 

được? Con cái ông đã lớn, chớ nên không nói nguyên do với chúng, để sau 

này  khi  chúng  nó  làm  cha  làm  mẹ  người  khác  sẽ  chẳng  đến  nỗi  chìm  nổi 

theo thời thế, chỉ biết nuôi con chứ không biết dạy, khiến cho đứa có thiên 

tư quen thói cuồng vọng, đứa không có thiên tư cam phận bướng bỉnh, ngu 

độn.  Do  ông  nói  “đời  đã  loạn  gần  đến  mức  tận  cùng”,  nên  tôi  nói  với  ông 

pháp môn căn bản để vãn hồi đời loạn. Xin chớ coi đây là lời nói thừa thãi 

thì con ông, cháu nội ông, con rể ông, và những đứa cháu ngoại của ông đều 

có thể trở thành người hiền, người thiện, khiến cho ông được nở mày rạng 

mặt khôn cùng! 

Cô con cả đã là góa phụ, đúng là phải nên nhất tâm niệm Phật cầu sanh 

Tây Phương. Cô con thứ đang chờ mai mối, nếu có thể thường niệm Phật và 

niệm Quán Thế Âm thì túc nghiệp tiêu trừ, thiện căn tăng trưởng, tự nhiên 

sẽ kiếm được người chồng hiền thiện, mà sau này khi sanh con đẻ cái cũng 

không bị khổ vì sản nạn, những đứa con sanh ra đều là hiền thiện. Con cái đi 

học khi được nghỉ, nên dạy chúng nó đọc kỹ Cảm Ứng Thiên, Âm Chất Văn 

để hướng dẫn tiền đồ (tương lai). Ngay cả hai đứa con gái cũng phải đọc để 

mong nhờ vào đây mà tự sửa mình và dạy dỗ người khác. Thiên hạ không 

yên, thất phu có trách nhiệm! Đây quả thật là pháp căn bản để thất phu tạo 

bình trị cho thiên hạ vậy! 

Hơn nữa, hãy nên bảo con cái đọc đi đọc lại An Sĩ Toàn Thư, Lịch Sử 

Cảm Ứng Thống Kỷ và những thiện thư hữu ích cho thân tâm. Nay đặt pháp 

danh cho ông là Huệ Hiểu, nghĩa là dùng trí huệ để tự hành chuyện “giữ vẹn 

luân  thường,  trọn  hết  bổn  phận,  dứt  lòng  tà,  giữ  lòng  thành,  đừng  làm  các 

điều ác, vâng giữ các điều lành, kiêng giết, bảo vệ sanh mạng, ăn chay, niệm 

Phật, quyết định cầu sanh Tây Phương trong đời này”. Lại còn dùng những 

điều ấy để khuyên lơn con cái, thê thiếp… trong gia đình và thân thích bằng 

hữu, làng nước, xóm giềng bên ngoài, để họ cùng hiểu [những điều] lợi ích 

thật  sự  cho  thế  gian  lẫn  xuất  thế  gian  này,  ngõ  hầu  chẳng  phụ  lòng  thành 

phát tâm quy y Phật pháp của ông! Đối với những cách tu trì niệm Phật thì 

trong Văn Sao đã nhắc tới nhiều lần, ở đây không viết cặn kẽ nữa! Nếu vô sự 

đừng gởi thư đến, Quang đã bảy mươi rồi, tinh thần chẳng đủ, lại còn phải 

lo những chuyện giảo chánh, in sách v.v… không rảnh rỗi để phúc đáp được 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 143 of 274

đâu!  (Ngày Hai Mươi Sáu tháng Chín năm Dân Quốc 19 - 1930)

79. Thư trả lời cư sĩ Hứa Hoán Văn (thư thứ nhất) 

Thư nhận được đủ cả, pháp danh viết riêng trong một tờ giấy khác. Do 

mục lực chẳng đủ nên chẳng thể viết khai thị tường tận được! Nay gởi cho 

ông hai gói kinh sách này nọ, mong hãy chí thành cung kính đọc sẽ tự biết 

cách tu và lợi ích. Ngoài ra, còn có Kỹ Lộ Chỉ Quy (chỉ đường về nơi ngõ 

rẽ),  Sơ  Cơ  Tiên  Đạo  (hướng  dẫn  ban  đầu  cho  kẻ  sơ  cơ),  Vật  Do  Như  Thử 

(loài  vật  còn  như  thế),  Tọa  Hoa  Chí  Quả  (đợi  hoa  trổ  thành  quả),  Một  Lá 

Thư  Trả  Lời  Khắp,  mỗi  thứ  một  gói  để  làm  căn  cứ  tự  lợi,  lợi  người.  Đọc 

kinh sách nhà Phật, chớ nên giữ thái độ như nhà Nho đọc sách Nho. Những 

nhà  Nho  ngày  nay  hoàn  toàn  chẳng  biết  kính  trọng  sách,  đến  nỗi  cõi  đời 

không  có  chân  Nho.  Nếu  dùng  thái  độ  khinh  mạn,  chẳng  cung  kính  ấy  để 

đọc kinh Phật thì chưa được lợi ích mà đã mắc tội trước rồi!  (Ngày Mười Tám 

 tháng Hai năm Dân Quốc 25 - 1936) 

80. Thư trả lời cư sĩ Hứa Hoán Văn (thư thứ hai) 

Khoản  tiền  cứu  trợ  đã  giao  cho  nơi  lạc  quyên  tại  Thượng  Hải,  nay  tôi 

đem biên nhận gởi lại. Quang già rồi, sẽ chết trong sáng tối, nào còn có tinh 

thần để lo chuyện lớn ấy? Nhưng từ năm Dân Quốc thứ bảy (1918) đến nay, 

Quang lưu thông các kinh sách đều vì nhiệm vụ cấp bách “ngăn ngừa để dứt 

tai họa”, chỉ không theo đuổi công việc [thành lập] đội lạc quyên cứu trợ mà 

thôi! Lời ông nói chỉ là biết một phía, chứ chẳng biết tới hai. Quang từ khi 

xuất gia đến nay phát nguyện chẳng Trụ Trì chùa miếu, chẳng thế độ đồ đệ, 

chẳng  dự  vào  các  hội  đoàn.  Từ  năm  Dân  Quốc  thứ  bảy  đến  nay,  các  đoàn 

thể từ thiện các nơi đem sổ vàng gởi tới [cho Quang] từ một hoặc mười cho 

đến mấy chục quyển, tôi đều để nguyên những cuốn sổ ấy, đem gởi trả lại 

bằng thư bảo đảm, rồi tùy theo sức mình mà bỏ ra bao nhiêu đó   (chẳng viết 

 [khoản tiền ấy] vào sổ để khỏi làm cho cuốn sổ ấy không sử dụng được nữa). Mỗi năm 

đều  [quyên  tặng]  cả  ngàn  đồng  trở  lên.  Nếu  lại  đề  xướng  quyên  mộ,  sẽ 

chẳng thể nào không mệt nhọc đến chết! 

Quang không có chùa miếu, không đồ đệ; tất cả những khoản tiền được 

biếu  tặng  hễ  có  liền  sử  dụng  ngay,  trọn  chẳng  hướng  về  người  khác  mở 

miệng hóa duyên. Bởi lẽ, Tăng sĩ thường hay hóa duyên, Quang chẳng muốn 

giống  như  họ.  Dẫu  chê  Quang  thiếu  từ  bi,  Quang  cũng  chẳng  đếm  xỉa  tới, 

cốt sao khỏi bị kẻ vô tri nói Quang mượn cớ này để cầu lợi! Nói đến chuyện 

con hổ của ông Trương X… được nuôi từ nhỏ, há có phải là Quang có đạo 

để khuất phục nó đâu? Ông ta giỏi vẽ hình hổ, nên nhiều lần nuôi hổ. Con hổ 

nuôi lần trước đã chết; năm trước lại mua được một con hổ bé mới vừa lọt 

lòng mẹ. Hằng ngày phải nuôi bằng thịt bò, một năm [hổ] ăn hơn hai con bò, 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 144 of 274

đấy chính là do mê loài vật mà vùi lấp chí hướng! Lại còn cho hổ ăn [thịt] 

bò,  quả  thật  là  tạo  sát  nghiệp  kể  sao  cho  xiết?  Quang  nói  với  người  bạn: 

“Hãy nên khuyên ông ta nuôi hổ bằng món chay, đừng cho nó ăn thịt bò”. 

Hơn nữa, ông ta hằng ngày vẽ hình hổ, ôm ấp hổ, sợ rằng đời sau sẽ đầu 

thai làm thân hổ thì đáng thương lắm! Ngày hôm ấy, người ấy và con ông ta 

với một con chó cùng đến. Chó còn dễ ngươi hổ, con cái đều có thể vuốt ve 

hổ. Khi đến [chỗ ông ta vào] năm ngoái, hổ chưa tròn một tuổi mà đã không 

kém  phần  to  lớn.  Lúc  tới  [chuồng  hổ],  họ  cầm  theo  một  cái  vò  sắt  tây.  Có 

lúc hổ không nghe theo mệnh lệnh thì hướng miệng cái vò sắt Tây về phía 

hổ, hổ liền thuận theo. Do miệng vò toác ngoác, hổ sợ bị ăn thịt! Quang một 

mực chẳng thích phô trương mù quáng, nên đối với con hổ được nuôi từ bé 

hoàn toàn chẳng để ý. Nếu bảo đấy là dùng đạo đức để khuất phục hổ thì còn 

đáng để ca ngợi, chứ chuyện này hoàn toàn chẳng có giá trị gì để kể lể cả! 

Sao lại không có chuyện gì mà cứ bới chuyện ra vậy?  (Ngày Mười Sáu tháng 

 Năm năm Dân Quốc 26 - 1937) 

 Dựa trên bài viết “Nhân duyên của tôi với Ấn Quang đại sư” của cư sĩ 

 Vương  Vỹ  thì:  “Người  bạn  đã  khuất  của  tôi  là  Trương  Thiện  Tử  nuôi  một 

 con hổ ở vườn Võng Sư. Ngẫu nhiên, tôi kể chuyện ấy với Sư, Sư cho rằng 

 cọp dã tánh khó thuần, sợ rằng cuối cùng nó sẽ giết người! Tôi xin Sư quy y 

 cho nó, Sư gật đầu bằng lòng, bèn cùng Thiện Tử dẫn hổ đến trước Sư để 

 nói  Tam  Quy,  và  ban  pháp  danh  là  Cách  Tâm.  Từ  đấy,  hổ  bèn  hiền  hòa, 

 ngoan ngoãn, không lâu sau chết đi, cũng là một duyên lạ”. Cư sĩ Trần Hải 

 Lượng bèn ghi thêm lời nhận xét vào đoạn văn này: “Thiện Tử thích vẽ hình 

 hổ,  nuôi  một  con  hổ  để  làm  vui.  Sư  trông  thấy  nói:  ‘Con  hổ  này  tâm  hung 

 bạo vẫn còn, hãy nên cẩn thận’. Quy y không lâu sau hổ chết, ấy chính là 

 nhờ từ lực của đại sư gia bị nên đã thoát khỏi súc sanh đạo đấy chăng?” Có 

 lẽ khi ấy  cư sĩ Hoán Văn ở xa cũng nghe được chuyện này nên viết thư hỏi 

 chuyện đại sư. Thư đáp của đại sư là lời khai thị chất phác, trọn chẳng có ý 

 tự  khoe  khoang  mảy  may  nào.  Suốt  đời  đại  sư  chủ  trương  chẳng  cần  phải 

 học theo thói kẻ cả, đọc thư này càng thêm tin tưởng điều ấy. 

 Ngày Mười Sáu tháng Mười Một, năm Dân Quốc 32 (1943) La Hồng Đào 

81. Thư trả lời cư sĩ Châu Trọng Hoa (thư thứ nhất) 

Nhận được thư biết lệnh nghiêm162 đã qua đời vào ngày Hai Mươi Sáu 

tháng Mười Một  (Thư báo tin buồn vẫn chưa gởi đến. Cũng không cần phải đọc thư 

 báo tin buồn đã có thể biết rõ cụ có được sanh về Tây hay không).  May là trước khi 

cụ  mất,  đã  thiết  tha  dặn  dò  các  ông  hãy  tuân  theo  những  gì  Văn  Sao,  Gia 

Ngôn Lục đã nói, nên cụ được chánh niệm vãng sanh. Tuy do túc căn hiển 

hiện trong đời này chiêu cảm mà cha ông [được sự vãng sanh tốt lành như 

162 Lệnh nghiêm: Tiếng gọi tỏ vẻ kính trọng cha người khác. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 145 of 274

thế],  nhưng  cũng  là  vì  anh  em  trai,  chị  em  gái  của  ông  chẳng  thuận  theo 

phàm tình, tin sâu Phật pháp và tuân theo lời cha dạy mà ra! May mắn chi 

hơn?  Nói  chung,  tấm  lòng  của  kẻ  làm  con  là  mong  cha  mẹ  sống  mãi  trên 

đời, nhưng tướng thế gian vốn thuộc sanh diệt chẳng trụ, há có thể còn mãi 

được ư? 

Nay cụ đã mất rồi, chớ nên bi ai quá mức, hãy nên sốt sắng niệm Phật để 

linh hồn của cha ta được hưởng lợi ích thật sự! Nếu cụ chưa được vãng sanh 

thì cầu cho cụ được vãng sanh. Đã được vãng sanh, ắt sẽ tăng cao phẩm vị. 

Đừng thuận theo thói tục hèn kém, biến chuyện tang tóc thành dịp vui, bày 

vẽ mù quáng, phô trương hồ đồ, mắc tội với cha, với trời! Cha ông trước khi 

mất khiết tịnh, mất rồi vẫn khiết tịnh, điều ấy quả thật đã biểu thị thân tâm 

thanh tịnh. Kẻ có nghiệp lực thì chẳng những không thể khiết tịnh trong khi 

ấy, mà có kẻ còn tự ăn phân nhằm thể hiện tướng đọa lạc. 

Hết  thảy  mọi  chuyện  trong  đời  người  đều  có  thể  giả  vờ,  chỉ  có  những 

tướng  được  biểu  hiện  khi  sắp  chết  và  sau  khi  chết  đều  chẳng  thể  nào  làm 

giả  được!  Con  người  sắp  chết,  vẻ  mặt  liền  biến  đổi,  huống  chi  chết  đã  hai 

ngày rồi lại càng thêm vui vẻ, hiện vẻ mỉm cười, đấy chính là tướng biểu thị 

vãng  sanh.  Lại  nữa,  chết  đã  mấy  ngày,  toàn  thân  đã  lạnh,  trán  vẫn  còn  hơi 

ấm, đấy cũng là tướng biểu thị vãng sanh. Do phàm phu khi chết, hơi nóng 

từ dưới dồn lên trên. Nếu đảnh môn lạnh đi sau cùng, ắt là trở về thánh đạo, 

liễu sanh thoát tử. Ông chẳng biết rõ, nhưng cứ dựa theo vẻ mặt [cha ông] 

sau khi mất và lúc lâm chung được mọi người trợ niệm, thành tựu tịnh tâm, 

ắt cụ được đức Phật tiếp dẫn vãng sanh Tây Phương. Cha ông đã như thế thì 

mẹ ông cũng phải nên như thế. Phận làm con hành được đạo giúp đỡ cha mẹ 

như thế khiến cho [cha mẹ] được siêu phàm nhập thánh, liễu sanh thoát tử 

thì tất cả sự hiếu trong thế gian chẳng thể nào sánh bằng! 

Thân ta chính là di thể của cha mẹ ta; giữ lấy di thể của cha mẹ, nào dám 

chẳng dè dặt, kinh sợ để mong đấng sanh thành khỏi bị hổ thẹn ư? Do vậy, 

cần  phải  khăng  khắng  giữ  vẹn  luân  thường,  nghiêm  túc  trọn  hết  bổn  phận 

của chính mình, dứt lòng tà, giữ lòng thành, đánh đổ điều ham muốn xằng 

bậy  để  khôi  phục  lễ  nghĩa,  chẳng  làm  các  điều  ác,  vâng  giữ  các  điều  lành, 

kiêng giết, bảo vệ sanh mạng, yêu tiếc giấy chữ, ngũ cốc. Người làm được 

như vậy đáng gọi là thiện nhân, đáng gọi là hiếu tử, đáng gọi là tôn kính cha 

mẹ. Lại còn có thể y theo pháp môn Tịnh Độ tín nguyện niệm Phật cầu sanh 

Tây Phương thì sống sẽ dự vào bậc thánh hiền, mất đi trở về nước Cực Lạc, 

may mắn chi hơn? 

Hơn  nữa,  hiện  thời  thế  đạo  nhân  tâm  đã  bại  hoại  đến  cùng  cực.  Thiên 

tai, nhân họa giáng xuống bất ngờ. Họa hoạn xảy đến chẳng thể lường trước, 

trốn  cũng  không  được,  ngừa  chẳng  thể  ngừa.  Nếu  có  thể  y  theo  những  gì 

Văn Sao, Gia Ngôn Lục đã nói, chí thành niệm Phật và niệm Quán Thế Âm, 

ắt sẽ âm thầm được gia bị, hoặc chuyển biến thành không có tai nạn gì, hoặc 

chuyển  nặng  thành  nhẹ,  quyết  chẳng  đến  nỗi  phải  chịu  tai  ương  giống  như 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 146 of 274

người không niệm Phật! Cõi đời hiện nay chẳng giống như cõi đời mấy chục 

năm trước kia. Muốn chuyển hồi thế đạo nhân tâm, muốn cho con cái trong 

gia đình hiền thiện mà chẳng sốt sắng đề xướng nhân quả báo ứng và giáo 

dục trong gia đình (tức những đạo lý làm người như cha từ, con hiếu v.v…) 

thì  trọn  chẳng  có  hy  vọng  gì!  Giáo  dục  trong  gia  đình,  cần  nhất  phải  chú 

trọng sao cho hai pháp nhân quả và báo ứng bổ trợ nhau, bổ sung cho nhau 

thì mới có lợi ích thật sự. 

Chớ nói “ông là một người xuất gia sao cứ miệt mài đem những chuyện 

này nói với người khác?” Bởi lẽ, trong cõi đời hiện thời, những học thuyết 

phế kinh điển, bỏ hiếu, phế luân thường, vứt bỏ hổ thẹn… khiến lòng người 

bị  ngu  muội  cứ  nối  tiếp  nhau  dấy  lên.  Nếu  chẳng  đem  nhân  quả  báo  ứng 

và đạo làm người bàn giảng kỹ càng cho con cái từ thuở thơ ấu thì sau này 

muốn cho chúng nó chẳng bị những tà thuyết xoay chuyển sẽ khó lắm, hết 

sức  khó!  Thiên  hạ  chẳng  yên,  thất  phu  có  trách  nhiệm!  [Nói  như  vậy  có] 

nghĩa là “khéo dạy dỗ con cái sao cho chúng nó trở thành hiền thiện” [sao 

cho]  phong  thái  này  từ  một  làng,  một  ấp  lan  ra  khắp  thiên  hạ.  Tôi  thường 

nói:  “Dạy con là cái gốc để bình trị, nhưng dạy con gái lại càng quan trọng 

 thiết  yếu  hơn!  Vì  nữ  nhân  có  quyền  hạn  giúp  chồng  dạy  con.  Nếu  con  gái 

 hiền thiện thì con rể và con cái chúng nó sẽ đều hiền thiện”.  Do vậy, lại nói: 

 “Quyền trị gia bình thiên hạ bọn nữ nhân chiếm quá nửa”, ấy   chính là chân 

ngữ, thật ngữ. Muốn cho cửa nhà hưng thịnh, con cháu hiền thiện, hãy nên 

lấy lời tôi làm khuôn thước thì những điều mong cầu sẽ đều đạt được. 

Lại nữa, đề xướng nhân quả báo ứng, không tốt gì bằng dạy người ta thọ 

trì Thái Thượng Cảm Ứng Thiên, Văn Xương Âm Chất Văn, bởi những loại 

sách  giảng  về  thiện  -  ác  [người  ta]  vừa  đọc  liền  hiểu  rõ  thì  sẽ  dễ  được  lợi 

ích.  Bành  Định  Cầu163  từ  nhỏ  hằng  ngày  đọc  tụng  hai  bộ  sách  này,  tới  khi 

đỗ  Trạng  Nguyên  làm  Thượng  Thư,  vẫn  hằng  ngày  tụng  đọc.  Lúc  rảnh  rỗi 

bèn cung kính chép lại tặng cho người khác, ghi là Nguyên Tể Tất Độc Thư 

(sách phải đọc của Trạng Nguyên, Tể Tướng). Lời Bạt viết:  “Không phải là 

 đọc sách này có thể làm Trạng Nguyên, Tể Tướng, mà là Trạng Nguyên, Tể 

 Tướng  quyết  chẳng  thể  không  đọc  sách  này!”   Đủ  biết  tầm  quan  trọng  của 

hai bộ sách ấy! Trong khóa tụng sáng tối, lúc hồi hướng, Quang sẽ đọc pháp 

danh  của  cha  ông  để  hồi  hướng  suốt  một  thất  cho  trọn  hết  tình  nghĩa  thầy 

trò. Những điều khác xin ông hãy đọc kỹ trong Văn Sao, Gia Ngôn Lục, ở 

đây không viết đầy đủ  (Ngày Mười Ba tháng Mười Hai, viết dưới đèn) 

82. Thư trả lời cư sĩ Châu Trọng Hoa (thư thứ hai) 

163 Bành Định Cầu (1645-1719), tự Cần Chỉ, hiệu Phỏng Liêm, đỗ Trạng Nguyên năm Khang Hy 

(1591-1676),  được  bổ  làm  Hàn  Lâm  Tu  Soạn,  kiêm  Tư  Nghiệp  trường  Quốc  Tử  Giám.  Ông  là 

con người đức độ, chánh trực, rất được vua quý trọng. Người đương thời tặng ông mỹ hiệu “Nam 

Vận tiên sinh”. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 147 of 274

Thư  nhận  được  đầy  đủ.  Biện  pháp  áp  dụng  trong  đám  tang  như  thế 

chẳng  những  hữu  ích  cho  người  mất  mà  thật  sự  còn  khiến  cho  cả  nhà  đều 

gieo thiện căn không chi lớn bằng! Sau này, dẫu chẳng thể ăn chay trường 

thì cũng nên bớt ăn mặn, lập quy định chẳng đích thân giết chóc trong nhà 

để đỡ kết sát nghiệp. Chị ông muốn chuyên nhất niệm Phật thì vốn không có 

chương trình cố định. Nếu chiếu theo chương trình niệm Phật bình thường, 

canh Năm dậy lễ Phật  (bao nhiêu lễ tùy theo mình lập).  Lễ xong, niệm kinh Di 

Đà  một  biến,  Vãng  Sanh  Chú   (ba  biến  hoặc  bảy  biến,  hoặc  hai  mươi  mốt  biến) 

xong liền niệm kệ Tán Phật, nhiễu niệm bao nhiêu câu đó, rồi mới tịnh tọa 

nửa  tiếng,  rồi  lại  niệm  ra  tiếng  độ  bao  nhiêu  câu,  rồi  quỳ  niệm  Quán  Âm, 

Thế  Chí,  Thanh  Tịnh  Đại  Hải  Chúng  Bồ  Tát,  mỗi  danh  hiệu  ba  lượt   (Nếu 

 muốn lễ bái thì trước hết lễ Phật bao nhiêu đó lạy, xưng danh hiệu Bồ Tát chín lượt, rồi 

 lễ  chín  lạy),  niệm  bài  văn  phát  nguyện,  Tam  Quy  Y.  Đấy  là  công  khóa  buổi 

sáng. 

Ăn cơm sáng xong, tịnh tọa một khắc, lại đến lúc niệm Phật thì lễ Phật 

ba lạy, hoặc lễ nhiều hơn xong liền niệm kệ Tán Phật. Niệm xong, đi nhiễu 

và  ngồi  đều  chiếu  theo  như  trên;  chỉ  có  điều  niệm  Phật  xong,  không  cần 

phải niệm bài văn phát nguyện dài, chỉ niệm bốn câu kệ  “nguyện sanh Tây 

 Phương Tịnh Độ trung…”  là được rồi, lễ bái lui ra. Hoặc buổi sáng hai thời, 

buổi chiều hai thời. Khóa chiều giống như khóa sáng. Buổi tối lại niệm Phật 

một lần, vẫn chiếu theo chương trình giống như sau khi ăn cơm sáng. Niệm 

xong phát nguyện, nên niệm bài văn phát  nguyện do Tổ Liên Trì san định. 

Niệm xong, đọc bài Tam Quy Y. 

Tuy trong đây có lúc khởi lên Phật hiệu, có lúc im lặng, nhưng trong tâm 

luôn giữ cho một câu Phật hiệu được trì niệm chẳng gián đoạn. Đi - đứng - 

nằm - ngồi, mặc áo, ăn cơm, đại tiểu tiện, trong tâm đều phải thầm nhớ Phật 

hiệu. Trong bảy ngày chẳng để khởi lên hết thảy tạp niệm, như con nhớ mẹ 

không lúc nào quên. Khi niệm, cố nhiên là niệm [Phật], lúc lặng tiếng không 

niệm thì trong tâm vẫn niệm, chỉ cầu tâm tương ứng với Phật  (tức  “ngoài tâm 

 không  có  Phật,  ngoài  Phật  không  có  tâm.  Toàn  tâm  là  Phật,  toàn  Phật  là  tâm” .  Trong 

 tâm trừ sáu chữ hồng danh ra, không có hết thảy tạp niệm, vì thế gọi là “tương ứng”), 

chớ nên khởi cái tâm muốn thấy đức Phật ngay. Chỉ cầu ngoài Phật hiệu ra, 

không có niệm thứ hai nào khác mà thôi! 

Nếu chẳng hiểu rõ lý tánh, gấp muốn thấy Phật, phần nhiều chuốc phải 

ma sự, chẳng thể không cẩn thận! Cũng đừng nhọc nhằn quá mức; quá mệt 

nhọc  thì  ngày  hôm  sau  sẽ  khó  thể  thanh  thản,  sảng  khoái  đúng  như  pháp 

được! Hoặc là mỗi lần niệm Phật đều niệm A Di Đà Kinh, Vãng Sanh Chú, 

nhưng sáng dậy phát nguyện thì niệm bài văn phát nguyện dài, khóa tối cũng 

giống  như  thế,  những  lúc  khác  đều  niệm  bốn  câu  [kệ  hồi  hướng]  mà  thôi. 

Hoặc  là  sáng  dậy  [niệm  Phật]  lần  thứ  nhất  thì  niệm  A  Di  Đà  Kinh,  Vãng 

Sanh Chú, từ đấy chỉ liên tục niệm A Di Đà Phật không ngừng, đến tối niệm 

bài văn phát nguyện, Tam Quy Y. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 148 of 274

Con  người  ở  trong  thế  gian  chẳng  thể  siêu  phàm  nhập  thánh,  liễu  sanh 

thoát  tử  đều  là  do  vọng  niệm  gây  nên.  Nay  trong  lúc  niệm  Phật,  liền  nghĩ 

như  chính  mình  đã  chết,  chưa  được  vãng  sanh,  trong  mỗi  một  niệm  đều 

gác bỏ tất cả hết thảy tình niệm thế gian ra ngoài. Trừ một câu Phật hiệu ra, 

không có một niệm nào để được! Làm thế nào để niệm được như thế? Là vì 

ta  đã  chết  rồi,  tất  cả  hết  thảy  vọng  niệm  đều  chẳng  vướng  mắc  nữa.  Niệm 

được như thế ắt sẽ có lợi ích lớn lao. Những kẻ tri kiến nhỏ nhoi hiện thời 

hễ hơi có một chút cảnh giới tốt đẹp bèn tự mãn, tự cho là đủ, tưởng mình 

đã đắc tam-muội rồi! Hạng người ấy mười người hết chín kẻ đều bị ma dựa 

phát cuồng vì tâm niệm cách ngăn với Phật, phù hợp với ma, cho nên thành 

ra như vậy. 

Mười đồng tiền hương kính đợi sau này các sách được in ra sẽ dựa theo 

khoản  tiền  ấy  gởi  đi  mấy  gói  sách.  Hôm  Hai  Mươi  Ba,  Quang  xuống  núi, 

đến  chùa  Thái  Bình  ở  bến  Trần  Gia,  Thượng  Hải,  để  lo  liệu  việc  in  sách. 

Tháng Sáu mới trở về núi, tháng Bảy lại xuống núi chẳng trở về nữa. Tháng 

Tám, tháng Chín việc in sách xong xuôi, liền diệt hết tung tích, ẩn náu lâu 

dài. Bởi lẽ trong những năm tháng vừa qua, chuyện thù tiếp ngày một thêm 

nhiều,  tinh  thần  ngày  một  giảm.  Nếu  chẳng  làm  theo  một  cách  khác,  ắt  sẽ 

mệt đến chết. Đã tổn hại cho chính mình mà còn vô ích cho người! Vì thế, 

không thể nào chẳng làm như vậy được! 

Thế đạo hiện thời là thế đạo đại hoạn nạn. Họa hoạn xảy đến không thể 

trốn tránh được! Chỉ có niệm Phật, niệm Quán Thế Âm thì mới chẳng gặp 

hoạn  nạn.  Dẫu  bất  hạnh  gặp  phải  thì  cũng  có  thể  “gặp  dữ  hóa  lành”.  Gần 

đây,  những  kẻ  do  gặp  hoạn  nạn  bèn  niệm  Phật,  niệm  Quán  Âm  được  cảm 

ứng nhiều khôn kể xiết! Gia đình ông còn được coi là “có của ăn của để”, 

hãy  nên  dạy  nam  -  nữ  -  lớn  -  bé  trong  nhà  đều  hằng  ngày  niệm  Phật  bao 

nhiêu đó câu, niệm Quán Âm bao nhiêu đó câu để làm kế dự phòng. Lúc vô 

sự niệm thì sẽ không có họa hoạn. Dẫu lúc đương đầu với hoạn nạn mà có 

thể chí tâm niệm thì công đức cũng chẳng thể nghĩ bàn. Người đời đều muốn 

yên vui, nhưng thường hay làm chuyện trái nghịch, đến nỗi trở thành vọng 

tưởng xuông, chẳng có lợi ích thật sự. Những điều vừa nói trên đây quả thật 

là những điều suy tính cho gia đình ông vừa sâu xa vừa thiết thực vậy!  (Viết 

 vào lúc lên đèn ngày Hai Mươi Mốt tháng Hai) 

83. Thư trả lời cư sĩ Châu Trí Trinh (thư thứ nhất) 

Quang  đến  đất  Thân  (Thượng  Hải)  từ  hôm  Hai  Mươi  Lăm  tháng  Bảy, 

đúng bữa nay trở về núi thì nhận được thư ông từ núi chuyển đến, biết cha 

ông  sắp  qua  đời.  Cần  biết  rằng:  Người  sống  trăm  tuổi  cũng  có  ngày  ra  đi, 

chớ nên bi thương vô ích! Chỉ nên khuyên cụ nhất tâm niệm Phật giống như 

đang  ở  trong  lao  ngục  mong  trở  về  quê  nhà,  chớ  nên  có  mảy  may  tâm  lưu 

luyến. Ông và quyến thuộc trong nhà hãy nên chia ban niệm Phật trước cụ 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 149 of 274

để  cụ  lắng  tai  nghe  cho  rõ  ràng.  Đến  lúc  cụ  sắp  mất,  nếu  cụ  có  thể  tự  tắm 

rửa,  thay  quần  áo  thì  tốt  lắm.  Nếu  không,  đừng  tắm  rửa,  thay  quần  áo  sẵn 

cho cụ để đến nỗi dời qua, chuyển lại, thân tâm bất an, có thể sanh lòng sân 

hận thì cái hại ấy chẳng nông cạn đâu! Dẫu chẳng khó chịu, nhưng do bị dời 

động, tâm cũng chẳng thể thanh tịnh, sẽ khó cậy vào Phật từ lực vãng sanh 

Tây Phương. Đang trong lúc ấy, quyến thuộc trong nhà đều cùng nên niệm 

Phật,  niệm  mãi  cho  đến  khi  [người  sắp  mất]  tắt  hơi.  Qua  ba  tiếng  đồng  hồ 

sau mới ngưng tiếng niệm Phật để lau rửa, thay áo cho người đã mất. Nếu 

khớp  tay  đã  cứng,  mặc  áo  không  tiện  thì  dùng  khăn  bông  thấm  nước  nóng 

đắp  trên  vai,  cánh  tay,  khủy  tay,  không  lâu  sau  sẽ  mềm  ra,  có  thể  mặc  áo 

được! 

Điều tối kỵ là chưa chết đã khóc lóc khiến cho cụ sanh tâm bi luyến sẽ 

khó được vãng sanh. Những chuyện này, Văn Sao, Gia Ngôn Lục đều đã nói 

tường tận, sợ ông chẳng lưu tâm nên nhắc lại! Sau khi đã chết, chỉ nên niệm 

Phật, đừng làm đàn Thủy Lục, niệm kinh, bái sám; do những chuyện ấy đều 

là thực hiện bề ngoài, phô trương thanh thế rỗng tuếch, có lợi ích thật sự rất 

ít! Hơn nữa, trong đám tang nhất loạt không dùng rượu thịt. Cổ lễ của Nho 

gia nghiêm cấm rượu thịt trong đám tang. Nếu dùng, người ta sẽ nghĩ [tang 

quyến]  thất  đức.  Đời  nay  lễ  nghĩa  hoàn  toàn  bị  chôn  vùi,  cho  nên  ăn  thịt, 

uống  rượu,  tấu  nhạc,  ca  hát,  diễn  tuồng,  không  điều  gì  chẳng  làm!  Nhưng 

cha ông đã quy y Phật pháp, ông cũng quy y Phật pháp, há có nên vẫn hành 

theo khuôn sáo xấu ác của thế gian ư? Mong hãy nói rõ nguyên do với các 

anh em của ông, đừng coi chuyện đại bất hiếu là có hiếu. 

Hãy nên niệm Phật cho thần thức của cha được yên vui thì mới là hiếu. 

Làm được như thế thì cha ông cố nhiên được lợi ích, mà anh em con cháu 

cũng đều được lợi ích. Đừng cho rằng “những lời Quang nói đều chẳng thể 

tuân theo được” thì kẻ sống lẫn người mất đều được lợi ích. Ông không hiểu 

sự  quá  mức,  vì  chuyện  của  cha  ông  mà  thỉnh  thầy  khai  thị,  thế  nhưng  vẫn 

chẳng nói  “đảnh lễ, dập đầu”  v.v… chỉ nói là  “chắp mười ngón tay”.  Ông 

thử suy nghĩ xem: Chuyện trọng đại ấy mà chỉ chắp mười ngón tay là xong, 

chẳng phải là coi chuyện ấy giống hệt như chuyện chẳng khẩn yếu hay sao? 

Do  ông  không  biết  nên  Quang  mới  nói  với  ông,  chứ  không  phải  là  mong 

được ông cung kính đâu nhé!  (Mồng Một tháng Chạp, trước Ngọ liền về núi trong 

 bữa ấy) 

84. Thư trả lời cư sĩ Châu Trí Trinh (thư thứ hai) 

Sao ông chẳng biết sự vụ? Cứ không có chuyện gì lại bới ra chuyện, sai 

Thừa  Tuân  hai  lượt  sang  đất  Hỗ  (Thượng  Hải)  để  hỏi  về  chuyện  thọ  giới. 

Hơn nữa, Văn Sao, Gia Ngôn Lục tuy sâu, nhưng chẳng lẽ hoàn toàn không 

biết, lại cứ muốn Quang khai thị cho ông những pháp thiển cận ư? Thiển cận 

thì đã có Di Đà Kinh Bạch Thoại Chú Giải, há lẽ nào chẳng hiểu được lý ư? 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 150 of 274

Quang  chẳng  ngại  giảng  cho  ông  một  pháp  giản  lược.  Pháp  môn  Tịnh  Độ 

lấy  ba  pháp  Tín  -  Nguyện  -  Hạnh  làm  Tông,  cần  phải  thật  sự  vì  liễu  sanh 

thoát  tử  để  phát  đại  Bồ  Đề  tâm   “trên  cầu  Phật  đạo,  dưới  hóa  độ  chúng 

 sanh” , dùng lòng tin sâu đậm, nguyện thiết tha để niệm Phật cầu sanh Tây 

Phương Cực Lạc thế giới. Do vậy, Triệt Ngộ thiền sư nói:  “Thật vì sanh tử 

 phát Bồ Đề tâm, dùng tín nguyện sâu, trì danh hiệu Phật” . Mười sáu chữ ấy 

là cương tông lớn lao của pháp môn Niệm Phật. Đấy chính là yếu quyết giản 

tiện nhất. 

Hơn  nữa,  khi  niệm,  ắt  phải  tâm,  miệng,  tai  từng  câu  từng  chữ  rành  rẽ 

phân minh: Niệm cho rõ ràng, nghe cho rõ ràng, tâm tự chẳng tán loạn. Tâm 

còn phải thường giữ chánh niệm, chẳng để cho hết thảy những ý niệm tham 

-sân - si đủ mọi thứ bất chánh chớm sanh. Nếu chúng ngẫu nhiên sanh khởi 

liền dùng Phật hiệu để chế ngự khiến cho chúng bị tiêu diệt. 

Cha ông và ông đều cùng quy y, Thừa Tuân hai phen đến gặp, chỉ thấy 

khẽ vòng tay. Dẫu cho vái chào một cái thật sâu cũng chẳng chịu làm! Như 

vậy thì chẳng những khinh Tăng mà còn là khinh cha. Gặp thầy của cha, đến 

hỏi Phật pháp chẳng chịu tỏ lộ ý muốn cung kính chút nào, mà muốn được 

lợi ích nơi Phật pháp sẽ khó thể đạt được lắm! Quang đã quyết định ẩn giấu 

tung  tích,  nhưng  muốn  lợi  người  nên  chẳng  ngại  nói  với  ông!  (Mồng  Chín 

 tháng Tư, viết dưới đèn) 

85. Thư trả lời cư sĩ Trần Vị Ân 

Vừa  nhận  được  thư  của  Cung  Tông  Nguyên  cho  biết  ông  muốn  quy  y. 

Tôi muốn viết thư cho Tông Nguyên, nhưng do Tông Nguyên là pháp danh, 

chẳng nhớ tên thật, lại không có địa chỉ, sợ thư chẳng dễ giao được. Lại sợ 

ông  ta  ở  Vô  Tích,  nên  gởi  thư  trực  tiếp  cho  ông.  Cần  biết  rằng:  Phật  pháp 

vốn chẳng khác gì với Nho giáo164. Phàm là đệ tử Phật ắt phải giữ vẹn luân 

thường, trọn hết bổn phận, dứt lòng tà, giữ lòng thành, đừng làm các điều ác, 

vâng giữ các điều lành. Muốn nương theo Phật pháp để liễu sanh tử thì phải 

hành  trọn  luân  thường  thế  gian  để  trở  thành  người  hiền,  người  lành.  Nếu 

không,  dẫu  học  Phật  pháp  cũng  khó  được  lợi  ích  chân  thật  vì  đã  thiếu  căn 

bản sẽ khó thể hoàn toàn được lợi ích thật sự nơi Phật pháp. 

Cần biết rằng: Phật pháp là pháp chung cho hết thảy chúng sanh, không 

một ai chẳng nên tu, mà cũng không có một ai chẳng thể tu được. Bọn Lý 

Học dùng đủ mọi lời lẽ sai lầm để báng bổ Phật pháp; đấy là những lời lẽ mê 

tâm trái lý, chứ không phải là những lời bàn luận hết mực công chánh. Họ 

bảo Phật pháp dùng nhân quả luân hồi để làm căn cứ gạt gẫm ngu phu ngu 

phụ, đấy là những chuyện bịa đặt không căn cứ, chứ thật ra không có chuyện 

164 Xin đừng hiểu lầm ý Tổ là Nho Giáo cũng dạy về pháp xuất thế, Chân Như, Phật Tánh v.v… 

như Phật giáo. Ở đây chỉ có nghĩa là Phật giáo cũng nhấn mạnh luân thường, lễ nghĩa, trọn hết 

những bổn phận và điều thiện thế gian giống như Nho giáo. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 151 of 274

ấy. Do vậy, bọn chúng đã khơi ra đầu mối khiến cho thiên hạ đời sau trọn 

chẳng kiêng sợ, ồ ạt [làm càn] cho tới nay bèn biến hiện thành những cảnh 

tượng thê thảm: phế kinh điển, phế luân thường, chôn vùi lòng Nhân, chôn 

vùi đạo đức. Học thuyết lầm người cùng cực đến thế! 

Nay  phải  nên  cực  lực  đề  xướng  nhân  quả  báo  ứng  để  mong  vãn  hồi 

phong tục suy đồi, nhất là phải nên chí thành niệm Phật, niệm Quán Thế Âm 

để mong khi sống thì tiêu trừ ác nghiệp, tăng trưởng thiện căn, lúc mất cậy 

vào  Phật  từ  lực,  vãng  sanh  Tây  Phương.  Lại  còn  dùng  những  điều  này  để 

trong là khuyên cha mẹ, anh em trai, chị em gái, vợ, dâu, con cái, ngoài là 

khuyên xóm giềng, làng nước, thân thích, bằng hữu để hết thảy mọi người 

đều  cùng  được  gội  Phật  ân.  Dùng  công  đức  ấy  để  làm  tư  lương  vãng  sanh 

cho ta, ắt sẽ mau lên Thượng Phẩm. 

Nay đặt pháp danh cho ông là Tông Pháp. Tông (宗) là chủ, là tột bậc. 

Nghĩa  là  lấy  Phật  pháp  làm  cái  gốc  chủ  yếu  để  hành  trọn  vẹn  luân  thường 

thế gian ngõ hầu siêu phàm nhập thánh, liễu sanh thoát tử. Nếu có các sách 

Tịnh Độ thì tốt lắm. Nếu không, cứ chiếu theo danh sách mà thỉnh từ Hoằng 

Hóa Xã để đọc thì nguyên do của pháp môn và các pháp tu trì sẽ đều hiểu 

rõ ràng. Quang già rồi, mục lực, tinh thần, công phu đều chẳng đủ, chớ nên 

thường  gởi  thư  đến.  Chịu  lắng  lòng  đọc  Văn  Sao,  Gia  Ngôn  Lục,  Tịnh  Độ 

Thập Yếu, Phật Học Cứu Kiếp Biên, Chánh Tín Lục thì không cần phải gởi 

thư hỏi han. Nếu không chú ý, tuy hằng ngày viết thư thưa hỏi vẫn vô ích! 

Hơn nữa, Một Lá Thư Gởi Khắp quả thật là bài viết đáng cho hết thảy mọi 

người trân trọng gìn giữ để tu trì. Văn chương tuy chẳng hay, nhưng nghĩa 

đầy đủ mọi lẽ, càng phải nên hành theo đó  (Ngày Mười Hai tháng Ba năm Dân 

Quốc 22 - 1933)

86. Thư trả lời cư sĩ Hà Hy Tịnh 

Người tu Tịnh nghiệp lấy lòng tin chân thành, nguyện thiết tha làm gốc. 

Nếu niệm đến mức nhất tâm bất loạn thì rất tốt. Chớ nên nghĩ rằng “chưa đạt 

được  nhất  tâm  bất  loạn  sẽ  chẳng  thể  vãng  sanh!”  Nếu  thường  giữ  ý  tưởng 

ấy, đắc [nhất tâm] thì được. Nếu không đắc thì do thường giữ ý nghĩ “chẳng 

được  vãng  sanh”  nên  chẳng  tương  ứng  với  Phật!  (Đây  là  căn  bệnh  lớn  “biến 

 khéo  thành  vụng”).  Cầu  siêu  cho  cha  mẹ,  chỉ  mong  [cha  mẹ]  được  vãng  sanh 

Tây Phương, sao lại hỏi “sẽ đọa lạc trong đường nào?” Ý ấy dường như tốt 

đẹp,  nhưng  quả  thật  đã  gây  ra  chướng  ngại,  vì  thần  thức  của  con  người  bị 

nghiệp chuyển. Ông dùng tâm chí thành niệm Phật cho mẹ, do cậy vào Phật 

lực nên mẹ liền được vãng sanh. Hỏi chỗ đọa lạc tức là nghĩ [mẹ] chưa được 

vãng sanh! Ông đã đọc Văn Sao, Thập Yếu, cố nhiên chẳng cần xin Quang 

khai  thị  nữa!  Con  người  hiện  thời  thường  chuộng  hư  danh,  chẳng  tu  thật 

hạnh,  đấy  là  một  chướng  ngại  lớn  cho  sự  học  đạo.  Nếu  chẳng  làm  giả  thì 

mỗi  một  giọt  mưa  sẽ  là  một  giọt  thấm;  hễ  làm  giả  sẽ  như  ăn  cơm  trong 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 152 of 274

mộng, vô ích cho cái bụng rỗng! 

Những sách ông muốn thỉnh hiện thời chẳng thể gởi được. Do nhu cầu 

quân sự và dân bị nạn rất đông, bưu điện không nhận tất cả những bưu kiện, 

chẳng biết khi nào mới kết thúc! Hãy nên khuyên mọi người chí thành niệm 

Quán Thế Âm Bồ Tát để cầu [chiến tranh] sớm kết thúc và làm kế dự phòng. 

Hiện thời Quang không đủ trí nhớ, sau khi yên ổn hãy nên gởi thư khác để 

thỉnh  thì  được.  Nếu  không,  Quang  vừa  xem  qua  mắt  liền  quên  ngay  trong 

bữa  ấy.  Mong  hãy  sáng  suốt  soi  xét!  Hy  Giác  bệnh  chưa  lành,  ông  thường 

bị đau đầu, hãy đều nên niệm Quán Âm để làm phương cách chữa trị, chắc 

chắn mau được lành bệnh!  (Ngày Hai Mươi Ba tháng Bảy năm Dân Quốc 26 - 1937)

87. Thư trả lời cư sĩ Trương Bội Phân Mộ Lan 

Gần đây các tai nạn chiến tranh, giặc giã nối tiếp nhau xảy ra, căn bản là 

do gia đình thiếu giáo dục mà nên nỗi! Người học Phật ai nấy ắt phải trọn 

hết bổn phận. Nói “trọn hết bổn phận” chính là phải chăm chú “cha từ, con 

hiếu,  anh  nhường,  em  kính,  chồng  hòa,  vợ  thuận,  chủ  nhân  từ,  tớ  trung 

thành”. Tám sự này mỗi một người đều có đủ. Trên có cha mẹ thì là mang 

bổn phận làm con. Dưới có con cái thì là mang bổn phận làm cha. Tự mình 

dùng  người  thì  mang  bổn  phận  làm  chủ.  Làm  việc  cho  người  khác  tức  là 

mang bổn phận tớ. Những chức phận khác đều có thể làm trọn, chỉ có mỗi 

chức phận cha mẹ là khó thể trọn hết được! Thật ra, trọn hết [chức phận làm 

cha mẹ] không khó, chỉ vì cả cõi đời không ai đề xướng, mọi người chỉ biết 

nuông chiều [con cái] mà chẳng biết giáo dục, đến nỗi nuôi [con cái] thành 

phường bại hoại, tàn sát lẫn nhau, khiến cho nước chẳng ra nước, dân chẳng 

thành dân. 

Nói đến giáo dục thì từ lúc trẻ nhỏ bắt đầu hiểu biết liền nói với nó về 

nhân quả báo ứng và đạo lý làm người, ắt phải làm sao cho tâm nó biết sợ 

ác báo, hâm mộ thiện báo, sẽ chẳng đến nỗi phạm thượng, chẳng chịu làm 

theo lời dạy. Lúc bé đã như thế, tập quen thành tánh, dưỡng thành thiên tư 

lương thiện. Đó gọi là Dục (育). Dục là dưỡng. Nếu chẳng biết điều này thì 

sẽ dưỡng thành tánh chất hung ác, nhẹ thì ngỗ nghịch bất hiếu, nặng thì giết 

cha giết mẹ. Xét đến nguồn cội, đều là do cha mẹ chúng chẳng chịu dạy dỗ 

từ thuở nhỏ mà ra. 

Tôi thường nói:  “Công đức lớn nhất trong thế gian không gì bằng khéo 

 dạy dỗ con cái. Tội lỗi lớn nhất trong thế gian không gì bằng chẳng dạy dỗ 

 con cái. Ai nấy đều khéo dạy dỗ con cái thì thiên hạ tự nhiên thái bình. Ai 

 nấy  chẳng  dạy  bảo  con  cái  thì  thiên  hạ  chắc  chắn  tang  tóc,  loạn  lạc”.  Vì 

vậy nói:  “Thiên hạ chẳng yên, thất phu có trách nhiệm” . Lời này cả cõi đời 

không ai nói, nên tôi nói đại lược với các ông. Đối với chuyện ăn chay niệm 

Phật, cầu sanh Tây Phương thì đã có trong các sách được gởi đến. Quang đã 

bảy  mươi  chín  tuổi  rồi,  sáng  chẳng  đảm  bảo  được  tối.  Từ  nay  chớ  nên  gởi 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 153 of 274

thư đến nữa, cũng đừng giới thiệu ai khác đến quy y vì không có mục lực, 

tinh  thần  để  thù  tiếp  vậy!  (Ngày  Hai  Mươi  Tám  tháng  Giêng  năm  Dân  Quốc  28  - 

 1939)

88. Thư trả lời cư sĩ Vương Chiếu Ly (thư thứ nhất) 

Nhận  được  lá  thư  trước  và  món  tiền  sáu  trăm  đồng,  liền  gởi  thư  phúc 

đáp  ngay.  Đem  một  trăm  đồng  cậy  người  bạn  giao  cho  Kim  Lăng  Lưu 

Thông Xứ. Ông ta có gởi thư cho ông, chắc đã nhận được rồi. Mấy hôm gần 

đây lại nhận được ba trăm bốn mươi bốn đồng, Văn Sao, An Sĩ [Toàn Thư], 

Gia Ngôn, Bảo Giám, bốn loại sách và bưu phí đều đã thanh toán xong xuôi. 

Di  Đà  Kinh  Bạch  Thoại  Chú,  Cảm  Ứng  Thiên  Trực  Giảng,  chẳng  bao  lâu 

nữa sẽ được gởi đến. Lại còn có sách Học Phật Thiển Thuyết khá thích hợp 

sơ cơ, năm nay tôi cho in hai lần, mỗi lần hai vạn cuốn. Lại tính cho in [sách 

ấy]  với  khổ  chữ  Tam  Hiệu  Tự  cho  to  hơn.  Trong  năm  nay  hoặc  vào  tháng 

Giêng năm tới sẽ in xong. Nếu ông cần, xin báo cho biết. 

Thêm  nữa,  lần  sau  nếu  chuyển  tiền  xin  hãy  gởi  qua  Giao  Thông  Ngân 

Hàng.  Giao  Thông  Ngân  Hàng  nhận  được  thư,  liền  giao  thư  và  tiền  cùng 

một  lúc,  khá  thuận  tiện!  Trung  Quốc  Ngân  Hàng  nhận  được  thư  bèn  gởi 

thư  và  phiếu  giao  tiền  đến  trước,  yêu  cầu  ký  tên  xác  nhận,  lại  còn  phải  có 

ngân hàng khác bảo đảm. Ý họ làm ra vẻ thận trọng, nhưng sự thật là muốn 

kéo dài thời gian để kiếm tiền lời, đáng ghét tới cùng cực! Cố nhiên Quang 

không bị trở ngại gì, nhưng những người yếu thế không được bảo chứng như 

thế sẽ bị họ chèn ép không ít. Thủ đoạn mượn tiếng thận trọng ấy để đặc biệt 

kéo dài thời gian đúng là tệ ác đến cùng cực. Nếu [ở chỗ ông] không có [chi 

nhánh ngân hàng] Giao Thông thì dùng ngân hàng Trung Quốc cũng được. 

Nếu không, chẳng cần phải nhờ họ chuyển tiền. 

Trong  khoảng  tháng  Tám,  tháng  Chín,  Quang  bảo  Đại  Trung  Thư  Cục 

gởi  (bằng thư bảo đảm) ba mươi gói An Sĩ Toàn Thư  (tức một trăm hai mươi bộ) 

để đền bù cho những sách bị nước ngấm ướt, ông đã nhận được hay chưa? 

Mấy lần thư từ đều không thấy ông nói tới. Dẫu không tính vào chi phí, nếu 

nhận được cũng nên báo cho biết để [người gởi] khỏi bận tâm! Tôi tính gởi 

Chỉ Bản sang Tân Gia Ba và quý đường165. Trước đây, tôi đã nhận được thư 

của một đệ tử ở Tân Gia Ba cho biết: So với Thượng Hải thì tiền công thợ và 

giá giấy ở chỗ ông ta đắt gấp mấy lần, ngàn vạn phần đừng gởi sang, chẳng 

biết  chỗ  ông  như  thế  nào?  Nếu  thuận  tiện,  tôi  liền  đem  Chỉ  Bản  gởi  sang. 

Nếu ở chỗ ông giá còn cao hơn nữa thì cần gì phải làm chuyện thua thiệt ấy? 

Sẽ in ở Thượng Hải rồi đem gởi đi, so ra thuận tiện hơn! Lời này quả thật là 

vì Tân Gia Ba mà nói, chỉ sợ [nếu người ở Tân Gia Ba đứng ra in] sẽ đâm ra 

bị thiệt thòi, chứ không phải là vì tôi không bỏ được Chỉ Bản. 

165 Tiếng gọi công sở, dinh thự hoặc chùa miếu, điện thờ của người khác một cách trang trọng. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 154 of 274

Hiện  tại,  tôi  tính  tìm  cách  đem  Văn  Sao,  An  Sĩ  Toàn  Thư,  Quán  Âm 

Tụng, Thọ Khang Bảo Giám chế ra bốn bức Chỉ Bản nữa vì vốn chỉ có hai 

bức. Năm ngoái bị cháy mất một bức, chỉ còn giữ được một bức. Tuy Trung 

Hoa Thư Cục có hai bức, nhưng họ chẳng chịu cho mượn dùng; giá in sách 

của họ còn đắt hơn những thư cục khác. Do vậy, Quang lại muốn bỏ ra một 

ngàn đồng để chế thành mấy bức Chỉ Bản để tạo duyên cho người sau này 

có được sách. Hiện thời Gia Ngôn Lục, Di Đà Kinh Bạch Thoại Chú, Cảm 

Ứng  Thiên  Trực  Giảng,  Học  Phật  Thiển  Thuyết,  Gia  Đình  Bảo  Giám,  Kỷ 

Văn  Đạt  Bút  Ký  Trích  Yếu,  Giang  Thận  Tu  Phóng  Sanh  Sát  Sanh  Hiện 

Báo Lục, Liên Trì Phóng Sanh Văn Hợp San, Long Thư Tịnh Độ Văn, Hộ 

Pháp Luận, chín loại này đều phải chế ra bốn bức Chỉ Bản [cho mỗi cuốn] 

để  người  mai  sau  dễ  lưu  thông.  Quang  làm  người  trọn  chẳng  có  tâm  riêng 

tư, vì thế suốt đời chẳng thâu nhận đồ đệ, chẳng lập môn đình, chẳng kết xã 

lập  hội.  Được  ai  tặng  tiền,  nếu  Quang  chẳng  dùng  để  in  sách  thì  liền  dùng 

để  cứu  trợ  tai  nạn,  chẳng  để  nghiệp  của  chính  mình  bị  tăng  trưởng  vì  tiền 

của người khác. Huống chi nay đã sáu mươi tám tuổi rồi, tháng ngày chẳng 

còn nhiều, đúng là lúc [chỉ nên] tạo duyên vãng sanh Tây Phương cho chính 

mình  và  người  khác  mà  thôi!  (Ngày  Mười  Bốn  tháng  Mười  năm  Dân  Quốc  17  - 

 1928, viết dưới đèn) 

89. Thư trả lời cư sĩ Vương Chiếu Ly (thư thứ hai) 

Thư  ngày  mồng  Chín  chắc  ông  đã  nhận  được  rồi,  hôm  nay  tôi  gởi  hai 

mươi  lăm  gói  sách  Khuê  Phạm,  [tổng  cộng]  năm  mươi  bộ   (bốn  mươi  bốn 

 đồng). Mỗi bộ tám cắc tám xu. Cảm Ứng Thiên Trực Giảng sáu mươi ba gói, 

tức một ngàn lẻ tám cuốn  (một ngàn cuốn là một trăm hai mươi đồng). Mỗi cuốn 

là một cắc hai xu. Bưu phí  (mười ba đồng hai cắc, tổng cộng một trăm bảy mươi bảy 

 đồng hai cắc. Còn tám cuốn bỏ thêm không tính).  Tổng cộng là tám mươi tám gói. 

Khoản  tiền  ấy  hễ  tính  là  biết  ngay.  Khoản  tiền  này  hãy  nên  gởi  thẳng  về 

chùa Thái Bình ở bến Trần Gia, Thượng Hải, giao cho đại sư Minh Đạo thâu 

nhận thì không sợ bị sai sót. Hễ nhận được, Sư sẽ gởi biên nhận ngay. 

Cảm  Ứng  Thiên  Trực  Giảng  in  ra  hai  vạn  bộ.  Một  ngàn  bộ  này  vốn  là 

những sách gởi trước vì Quang không lâu nữa sẽ về Phổ Đà. Thoạt đầu lúc 

in sách Khuê Phạm, không có mấy người đứng ra chịu trách nhiệm [bỏ tiền 

in], Trần Chánh nhận lo một ngàn bộ, những cuốn còn lại do Quang ứng ra. 

Sau cùng đảm nhiệm ba ngàn bộ đã xong; vì thế; Quang gộp khoản tiền năm 

trăm  đồng  của  ông  Chánh  với  hai  trăm  đồng  của  sư  Chân  Đạt  và  ông  Tôn 

Thái  Thừa  để  kết  duyên  vụn  vặt166  và  cho  người  khác  thỉnh.  Năm  sau  nếu 

thời cuộc yên ổn, chắc sẽ tái bản được! Nếu ông muốn đứng ra chịu tiền in 

thì hãy nên thông báo trước. Sách này tám cắc tám xu một cuốn, vốn là tự 

166  Ý  nói  gởi  tặng  một  hai  cuốn  cho  những  người  quen  biết  hoặc  những  người  hỏi  đạo  để  kết 

duyên nên gọi là “kết duyên vụn vặt”. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 155 of 274

mua giấy, tự đem in theo lối thạch bản, tự đóng sách. Nếu không, chẳng tốn 

tới một đồng hai cắc [cho mỗi cuốn] sẽ chẳng thể in được  (Đại Trung Thư Cục 

 tính một đồng hai cắc, Trung Hoa Thư Cục tính giá một đồng năm cắc hai xu) mà giấy 

vẫn  khó  được  tốt  như  vậy.  Hiện  thời  lòng  ham  muốn  của  con  người  tung 

hoành,  nếu  chẳng  lấy  khuôn  mẫu  tốt  đẹp  của  cổ  nhân  để  giữ  yên  tai  mắt, 

chấn chỉnh chí khí thì họ sẽ hùa nhau chìm đắm167 theo những tà thuyết kia 

hết, buồn thay!  (Ngày Mười Bảy tháng Mười Một, viết vào lúc đã thắp đèn).  

90. Thư trả lời cư sĩ Cảnh Chánh Luân

Nhận  được  thư,  cũng  nhận  được  khoản  tiền  của  ông  Trần  Phi  Thanh. 

Cách làm như vậy rất hay. Di Đà Kinh Bạch Thoại Chú  (mỗi cuốn một cắc sáu 

 xu), năm trăm cuốn, đã sớm gởi đi, chắc nay ông đã nhận được rồi. Học Phật 

Thiển Thuyết năm trăm cuốn  (mỗi cuốn hai xu một chinh, mỗi gói tính thêm hai xu 

 cước  phí  nữa),  không  lâu  nữa  sẽ  được  gởi  tới.  Cảm  Ứng  Thiên  Trực  Giảng 

một ngàn cuốn   (mỗi cuốn một cắc hai xu, mỗi gói là mười sáu cuốn) còn phải đợi ba 

mươi  mấy  ngày  nữa!  Phóng  Sanh  Sát  Sanh  Hiện  Báo  Lục   (cuốn  này  chưa  in 

 xong, chưa thể định giá được) đã cho sắp chữ riêng. Nhằm thực hiện biện pháp 

đỡ tốn giấy, sẽ đem những bài như văn phóng sanh của Tổ Liên Trì in kèm 

vào đấy thành một tập, thực là dễ coi. Mùa Xuân năm sau sẽ in sách này một 

vạn  cuốn.  In  xong  sẽ  gởi  [cho  ông]  một  ngàn  cuốn.  Kỷ  Văn  Đạt  Bút  Ký 

Trích Yếu vẫn chưa in, Gia Đình Bảo Giám đã xong, cần phải đợi đến mùa 

Xuân  năm  sau  mới  quyết  định  chuyện  ấn  hành.  Từ  rày,  nếu  gởi  tiền,  hãy 

chuyển  giao  cho  đại  sư  Minh  Đạo  chùa  Thái  Bình  ở  bến  Trần  Gia  tại 

Thượng Hải là ổn thỏa. Đầu tháng Ba năm sau, Quang sẽ đến Thượng Hải lo 

liệu ấn loát các sách  (Ngày Hai Mươi Chín tháng Mười Một, viết dưới đèn). 

91. Thư trả lời cư sĩ Thái Tích Đỉnh (thư thứ nhất) 

Mẹ ông đã sáu mươi bảy tuổi, tháng ngày không còn nhiều, hãy nên tận 

lực khuyên cụ sanh lòng tin phát nguyện, nhất tâm niệm Phật cầu sanh Tây 

Phương, đấy là hành hiếu chân thật! Nay đặt pháp danh cho mẹ ông là Đức 

Thành,  nghĩa  là  dùng  lòng  Thành  niệm  Phật,  ắt  được  Phật  từ  tiếp  dẫn.  Vợ 

ông là Kim Địa đã chịu ăn chay, sao chẳng chịu niệm Phật? Niệm Phật mà 

mắc  cỡ  thì  đáng  gọi  là  “chẳng  biết  tốt  -  xấu  đến  cùng  cực!”  Nay  đặt  pháp 

danh cho bà ta là Đức Thanh, nghĩa là có thể nhất tâm niệm Phật thì nghiệp 

lực  tiêu  trừ,  thiện  căn  tăng  trưởng,  tự  biết  tốt  -  xấu.  Dẫu  đối  trước  muôn 

người vẫn chẳng sợ hãi mà niệm rõ ràng, khiến cho những người nghe [tiếng 

niệm  Phật]  ấy  đều  cùng  gieo  thiện  căn,  cùng  được  thanh  tịnh  tam  nghiệp 

167 Nguyên văn  “tải tư cập nhược”, đây vốn là một câu trích từ kinh Thi, bài Tang Tang, phần 

Đại Nhã:  “Kỳ hà năng thục, tải tư cập nhược”.  Theo Trung Quốc Khổng Tử Võng, câu này có 

nghĩa là: “Làm sao có thể tốt đẹp cho được! Chẳng qua là kéo nhau xuống nước hết mà thôi”. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 156 of 274

vãng  sanh  Tây  Phương.  Ngộ  Hạnh  pháp  danh  là  Đức  Ý,  Học  Hạnh  pháp 

danh  Đức  Thục.  Hai  đứa  con  gái  này  đều  ăn  chay  từ  trong  thai,  chính  là 

người tu hành trong đời trước, sao không dạy chúng niệm Phật? Đấy chính 

là vì ông không hiểu sự việc! Đã có túc căn, lại chẳng dạy niệm Phật, ví như 

ruộng tốt lại không cày cấy, gieo trồng, cũng chẳng gặt hái được gì! Tuy có 

túc căn tốt đẹp mà chẳng được lợi ích tốt đẹp thật sự! Hiện nay đàn cầu cơ 

của ngoại đạo lập ra ở các nơi nhiều như rừng. Đã quy y Tam Bảo chớ nên 

vẫn  tu  theo  công  phu  của  ngoại  đạo,  tham  gia  cầu  cơ!  Pháp  danh  của  bà 

Trần  Chiếu  Tây  nhà  họ  Từ  và  con  dâu  là  Vân  Hà  được  viết  trong  một  tờ 

giấy khác, xin hãy giao lại cho họ. Những điều khác đã được nói tường tận 

trong bức thư dài (tức Một Bức Thư Trả Lời Khắp), ở đây không viết chi tiết 

nữa!  (Ngày mồng Chín tháng Mười Một) 

92. Thư trả lời cư sĩ Thái Tích Đỉnh (thư thứ hai) 

Vợ và con của ông Tiết X…. đời trước có kẻ oán thù lớn. Vì thế, [kẻ oán 

thù]  cố  ý  [trả  thù,  khiến  bà  ta  bị  sanh  khó]  cho  thỏa  dạ.  Nhưng  [bỏ]  công 

[niệm Quán Âm] ba ngày, sản phụ vẫn không sao, há chẳng phải là do niệm 

danh  hiệu  Đại  Sĩ  mà  được  cảm  ứng  đấy  ư?  Phàm  phu  chẳng  biết  “nhân 

trước,  quả  sau”,  hễ  không  hiệu  nghiệm  liền  ngã  lòng  tin  tưởng.  Nào  biết 

[oan gia] trong đời trước oán thù sâu đậm, nhiều đời lắm kiếp đều mong báo 

thù,  dẫu  có  nương  nhờ  hồng  danh  của  Đại  Sĩ  mà  vẫn  chưa  thấy  hiệu  quả. 

Nếu  chẳng  niệm  hồng  danh  Đại  Sĩ,  há  sản  phụ  vẫn  được  vô  sự  hay  sao? 

Những  kẻ  lúc  sanh  nở  niệm  Quán  Âm  liền  thấy  hiệu  nghiệm  có  tới  trăm 

ngàn vạn người; há nên vì một sự không linh liền lui sụt lòng tin ư? Hãy nên 

trọn  đủ  lòng  không  sợ  hãi,  nói  với  người  khác  để  cho  hết  thảy  mọi  người 

đều  được  yên  vui.  Lại  còn  nên  khuyên  họ  đừng  kết  oán  nghiệp.  Nếu  oán 

nghiệp nặng nề, Phật lực cũng khó cứu độ! Điều này đúng là có thể giúp cho 

việc  khuyên  lơn  người  khác  biết  “nhân  trước,  quả  sau”.  Chính  ông  chẳng 

hiểu rõ lý nên đối với điều này bèn chẳng thể quyết đoán được! [Lẽ ra] ông 

Tiết X… kia sẽ do điều này mà càng sanh lòng tin, nhưng lại ngược ngạo lui 

sụt lòng tin thì sợ rằng sau này sẽ lại xảy ra đại họa do túc oán gây nên. 

Khi lâm chung có thể dùng cách trợ niệm, nhưng khi sanh nở thì không 

cần dùng cách trợ niệm. Chỉ cần bảo người nhà cùng những người săn sóc 

trong  phòng  sanh  và  chính  sản  phụ  đều  cùng  niệm  là  được  rồi!  Sau  này 

chẳng cần phải suất lãnh đại chúng trợ niệm. Niệm danh hiệu Quán Âm lớn 

tiếng thì có cảm ứng lớn, niệm nhỏ tiếng thì có cảm ứng nhỏ, chứ trọn chẳng 

có lẽ nào không ứng! Quan trọng là can đảm nói với mọi người, những kẻ 

chẳng thấy cảm ứng thì cũng chẳng phải là không hề có cảm ứng!  (Ngày Mười 

 Sáu tháng Chạp) 

93. Thư trả lời cư sĩ Thái Tích Đỉnh (thư thứ ba) 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 157 of 274

Ngọc Hoàng Kinh là kinh do bọn đạo sĩ ăn trộm nghĩa lý trong kinh Phật 

ngụy tạo ra. Ông chẳng biết kinh ấy là ngụy, nên tưởng là đã thành Phật rồi 

mới  làm  Ngọc  Đế.  Ngọc  Đế  chính  là  Đao  Lợi  Thiên  Vương168,  tức  là  vua 

tầng trời thứ hai trong Dục Giới  (Tầng trời phía dưới đó là Tứ Thiên Vương Thiên)

, phía trên còn có bốn tầng trời nữa. Sáu tầng trời này thuộc Dục Giới. Lên 

trên nữa là ba tầng trời thuộc Sơ Thiền, lên trên nữa là ba tầng trời thuộc Nhị 

Thiền,  lên  trên  nữa  là  ba  tầng  trời  thuộc  Tam  Thiền.  Lên  trên  nữa  là  chín 

tầng trời thuộc Tứ Thiền. Mười tám tầng trời này là Sắc Giới. Lên trên nữa 

là bốn tầng trời thuộc Vô Sắc Giới. Phi Phi Tưởng Thiên chính là tầng trời 

thứ tư [trong Vô Sắc Giới], phước thọ tám vạn đại kiếp, nhưng khi hết tuổi 

thọ vẫn phải đọa lạc xuống những cõi dưới, hoặc đọa thẳng vào ba ác đạo. 

Vì thế nói:  “Nhiêu quân bát vạn kiếp, chung thị lạc không vong”  (Dẫu thọ 

tám vạn kiếp, rốt cuộc đọa không vong), huống là Ngọc Đế ở tầng trời thứ 

hai của Dục Giới ư? 

Ông  thấy  Ngọc  Hoàng  Kinh  nói  cực  cao,  cực  sâu,  nhưng  chẳng  biết  là 

kinh do kẻ dối trá ngụy tạo! Ông chỉ trì giới thanh tịnh. Nếu vì sanh con mà 

phải ân ái thì hãy nên tắm gội sạch sẽ, chớ nên thường ăn nằm. Người tụng 

kinh phải giữ cho thanh khiết. Nếu dâm dục khởi lên là đã ô uế rồi! Bất quá 

vì sanh con nên chẳng ngại làm chuyện đó một lần mỗi năm hoặc mỗi quý 

(ba tháng). Tiết dục được như thế thì đứa con sanh ra nhất định thông minh, 

phước  thọ,  chớ  nên  nói  “vì  mong  có  con  mà  không  thể  không  thường  ăn 

nằm!” Cần biết rằng: Thường ăn nằm thì ngược lại càng khó sanh con. Dẫu 

sanh được con cũng khó sống lâu vì “Tiên Thiên bất túc” vậy! Nữ nhân thọ 

168 Đao Lợi Thiên (Trāyastrimśa) còn dịch âm là Đát Lỵ Da hay Đát Lỵ Xà, hoặc dịch nghĩa là 

Tam Thập Tam Thiên, là cõi trời nơi Đế Thích ở, nằm ngay trên đỉnh núi Tu Di. Bốn phía đỉnh 

núi ấy, mỗi phía có tám tòa thành trời. Tòa thành của Đế Thích nằm chính giữa mang tên Thiện 

Kiến  Thành.  Như  vậy  Tổng  cộng  có  ba  mươi  ba  tòa  thành  trời  nên  mới  gọi  là  Tam  Thập  Tam 

Thiên. Theo Chánh Pháp Niệm Xứ Kinh, tên của ba mươi ba tòa thành ấy là 1) Thiện Trụ Pháp 

Đường Thiên 2) Trụ Phong Thiên 3) Trụ Sơn Đảnh Thiên 4) Thiện Kiến Thành Thiên 5) Bát Tư 

Địa Thiên 6) Trụ Câu Tra Thiên 7) Tạp Điện Thiên 8) Trụ Hoan Hỷ Viên Thiên 9) Quang Minh 

Thiên 10) Ba Lợi Da Đa Thọ Viên Thiên 11) Hiểm Ngạn Thiên 12) Trụ Tạp Hiểm Ngạn Thiên 

13)  Trụ  Ma  Ni  Tạng  Thiên  14)  Triền  Hành  Địa  Thiên  15)  Kim  Điện  Thiên  16)  Man  Ảnh  Xứ 

Thiên 17) Trụ Nhu Nhuyễn Địa Thiên 18) Tạp Trang Nghiêm Thiên 19) Như Ý Địa Thiên 20) Vi 

Tế Hạnh Thiên 21) Ca Âm Hỷ Lạc Thiên 22) Đức Oai Luân Thiên 23) Nguyệt Hành Thiên 24) 

Diễm Ma Sa La Thiên 25) Tốc Hành Thiên 26) Ảnh Chiếu Thiên 27) Trí Huệ Hành Thiên 28) 

Chúng Phận Thiên 29) Trụ Luân Thiên 30) Thượng Hành Thiên 31) Oai Đức Nhan Thiên 32) Oai 

Đức Diễm Luân Thiên và 33) Thanh Tịnh Thiên. 

Đế Thích (Śakra Devānām-Indra), gọi đầy đủ là Thích Ca Đề Hoàn Nhân Đà La, còn có tên là 

Kiều Thi Ca, Sa Bà Bà, Thích Ca Đề Bà, Thiên Nhãn v.v… Đời trước vốn là một vị Bà La Môn 

do xướng suất ba mươi hai người cùng tu bổ tháp Phật đã hư nát, nên cùng với ba mươi hai người 

ấy hưởng quả báo được sanh lên trời Đao Lợi làm thiên chúa. Vị trời này có mười vị đại thiên 

tử  hộ  vệ.  Mỗi  tháng,  trong  mười  ngày  trai  sẽ  đích  thân  xuống  cõi  nhân  gian  hay  sai  Tứ  Thiên 

Vương, Thái Tử, thị giả… xuống tuần tra xem xét thiện ác. Thông thường vị trời này được tạc 

tượng cỡi voi trắng, tay phải cầm kim cang xử ba nhánh, tay trái đặt trên đùi, và cũng được xếp 

vào số các vị tôn thánh thuộc Ngoại Kim Cang Viện của Thai Tạng Giới trong Đông Mật. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 158 of 274

thai rồi vĩnh viễn dứt chuyện ân ái thì đứa con sanh ra không những tướng 

mạo  đoan  chánh,  tâm  hạnh  thuần  thành,  chuyên  dốc,  mà  còn  chẳng  bị  hết 

thảy những bệnh thai độc, lên đậu, lên sởi v.v… Ngay cả khi sanh cũng dễ 

sanh. Nếu thọ thai rồi mà ăn nằm một lần thì bọc thai dầy thêm một lần, cho 

nên khi sanh nở sẽ bị khó sanh, lại còn bị các thứ thai độc v.v… 

Do  một  người  bạn  cậy  Quang  in  giùm  cuốn  Đạt  Sanh  Thiên,  phải  giảo 

duyệt [cho ông ta], nên đem những nghĩa trọng yếu trong thiên sách ấy nói 

với  ông  để  mong  con  cháu  ông  đều  thành  hiền  thiện,  thông  minh,  trí  huệ. 

Đừng  nói  Quang  là  người  xuất  gia  mà  bàn  chuyện  ăn  nằm  của  người  ta! 

Chẳng  biết  chuyện  ấy  chính  là  chuyện  sanh  tử  mấu  chốt  bậc  nhất  của  thế 

gian, đúng là phải nên cứu giúp để chính mọi người và hết thảy con cháu họ 

đều được phước thọ, khỏe mạnh, bình yên thì vui sướng chi hơn!  (Ngày mồng 

 Bảy tháng Chạp). 

94. Thư trả lời cư sĩ Lưu Đức Huệ 

Mười  mấy  hôm  trước  đã  nhận  được  bộ  Luận  Mạnh  Phân  Loại169  của 

lệnh nghiệp sư là tiên sinh Tây Tuyền do ông gởi tới. Vì mục lực không đủ, 

lại  thêm  công  việc  bề  bộn,  những  chữ  chú  thích  lại  quá  nhỏ  chẳng  dễ  đọc 

nên cũng không rảnh rang để xem, chỉ xem đại lược khi rảnh rỗi đôi chút mà 

thôi, chứ hoàn toàn chưa xem trọn. Nếu sách này được hoàn thành vào năm 

năm trước thì Quang sẽ thay đổi hình thức trình bày [của cuốn sách] cho đọc 

đỡ tốn công lại dễ xem. Phần chánh văn in bằng cỡ chữ Nhị Hiệu Tự  (phần 

 chánh văn trong cuốn sách hiện thời in bằng cỡ chữ Nhị Hiệu Tự), phần chú giải in 

bằng cỡ chữ Tam Hiệu Tự, phần Đảnh Cách170 sẽ in thêm một vạch mực thì 

chủ và bạn171 sẽ dễ phân biệt. Phần chú giải in chữ to thì người lớn tuổi cũng 

đọc được. 

Hiện thời vật giá đắt đỏ, dân nghèo cùng, đối với mỗi quyển bèn xuống 

dòng,  in  tiếp  theo  đó172  sẽ  đỡ  tốn  giấy  nhiều  lắm.  Phàm  với  mỗi  chương 

trong  một  quyển,  [cũng  trình  bày]  như  trong  phần  Mục  Lục:  Ghi  số  mục 

trong phần Đảnh Cách, phía dưới ghi thiên mấy, chương mấy để kẻ thư sinh 

xem  đến  chẳng  đến  nỗi  mất  công  giở  tìm  Mục  Lục.  Luận  Ngữ  Phân  Loại 

chia làm hai cuốn Thượng và Hạ. Cuốn Thượng dầy hơn một chút, đối với 

các thiên Thực Lục của chư tử trong cuốn Hạ đừng bỏ giấy trống. Chuyện 

của người trước đã thuật xong, bèn thêm một vạch mực [ngăn cách giữa hai 

chuyện] cho khỏi lẫn lộn. Những chỗ giáp trang, mặt trước mặt sau đều ghi 

169 Luận Mạnh Phân Loại là gọi tắt của Luận Ngữ Phân Loại và Mạnh Tử Phân Loại. 

Lệnh nghiệp sư là tiếng gọi tỏ vẻ kính trọng thầy của người khác. 

170 Đảnh Cách là lối in chữ đầu dòng cao hơn một chữ so với những dòng bên cạnh. Đảnh Cách 

thường dùng để in dòng đầu của Chánh Văn hay đề mục của một tiết, một đoạn. 

171 Chủ ở đây là phần chánh văn, Bạn là phần chú giải. 

172 Theo cách in phổ biến thời ấy, giữa mỗi quyển của cùng một bộ sách, phải bỏ trống ít nhất một 

trang. Ở đây, Tổ đề nghị, chỉ chừa một hàng trống giữa hai quyển. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 159 of 274

[số trang, số quyển]. Cuốn Hạ bỏ giấy trắng quá nhiều, quá hao tốn giấy, hãy 

dồn  một  nửa  cuốn  Thượng  sang  cuốn  Hạ.  Trong  cuốn  Hạ,  đối  với  các  tiết 

(các phân đoạn thuật hành trạng) của cùng một người hãy sắp xếp liên tiếp, 

sẽ rất hợp lẽ! Trong phần Chánh Văn có những đoạn không quan trọng, khẩn 

yếu thì không cần phải in cao lên173 cũng là một cách để đỡ tốn giấy. Đấy là 

phương cách do Quang nhiều năm quen tay tính toán in sách nay kính cẩn 

nói  với  ông;  tùy  ông  và  mọi  người  liệu  định,  chứ  Quang  không  buộc  phải 

nhất định làm như thế. 

Như  muốn  lưu  thông  rộng  rãi,  nếu  một  bộ  giảm  được  một  trang  giấy 

 (chú ý) thì một vạn bộ sẽ giảm được một vạn trang  (chú ý); mười vạn bộ giảm 

được mười vạn trang  (chú ý), phí tổn ấy chẳng nhỏ đâu! Còn soạn lời tựa thì 

do  mục  lực  lẫn  tinh  thần  đều  không  đủ,  nên  cố  nhiên  phải  nhờ  bậc  thông 

hiểu trong làng Nho viết, chứ Quang quả thật chẳng thể dùng tâm hay mắt 

được! Gắn phần ngăn cách174 cho sách Luận Mạnh Phân Loại   (phần thượng, 

 phần hạ của Luận Ngữ Phân Loại, phần thượng, phần hạ của Mạnh Tử Phân Loại) thì 

vừa nhìn liền thấy rõ, chớ nên để lộn xộn không phân ra. 

Hiện  thời  sắp  chữ  theo  chữ  chì175  sẽ  đỡ  tốn  tiền  hơn  khắc  ván  mà  nét 

chữ cũng rõ và đẹp hơn, in bằng giấy Tàu hay dùng giấy Tây đều được. Nếu 

muốn  lưu  thông  nhiều,  hãy  nên  [bảo  nhà  in]  làm  Chỉ  Bản   (khoảng  bốn,  năm, 

 sáu bức) thì mấy chục vạn cuốn cũng in được. Bản khắc ván, nếu in theo cách 

của Nam Kinh Kinh Phòng (Xưởng In Kinh ở Nam Kinh) tại Dương Châu, 

in được năm sáu ngàn bộ đã nhòe nhoẹt. In theo cách của Thư Điếm thì có 

thể in được hơn một vạn bộ do họ không ép mạnh nên chữ in ra dường như 

có, dường như không. Sách của Kinh Phòng in ra không một chữ nào chẳng 

rõ nét. 

Một bức Chỉ Bản có thể đúc thành sáu bảy lần bản in kẽm. Hễ mỗi lần 

đúc  kẽm  thì  xưởng  in  lớn  chạy  bằng  máy  in  có  động  cơ,  in  mấy  chục  vạn 

cuốn cũng chẳng sao! Xưởng in nhỏ không mua nổi máy in có động cơ, in 

được chừng một vạn bộ là cùng; chữ lại thô vụng vì bị máy ép chữ ép lâu 

ngày, chữ kẽm liền bị lõm xuống, bẹt ra, cho nên chữ thô mà không rõ nét. 

173  Đề  Đầu  hay  Đài  Đầu  là  in  cao  hơn  những  dòng  khác  một  chữ,  gần  giống  như  Đảnh  Cách. 

Điểm khác biệt giữa Đảnh Cách và Đài Đầu là Đảnh Cách chỉ in cao một dòng đầu, còn Đề Đầu 

là in cao lên một chữ cả đoạn. 

174 Nguyên văn Thư Thiêm. Trong lối in sách theo lối cổ, trước mỗi quyển thường gắn một mảnh 

giấy nhỏ, ghi rõ từng quyển này gồm mấy chương, mỗi chương gồm mấy tiết, mỗi tiết gồm mấy 

đoạn, giống như tiểu mục lục của từng quyển để người đọc dễ thấy được kết cấu của một quyển, 

dễ tìm khi muốn tra cứu. Chữ Thư Thiêm hiện thời chỉ dùng để dịch nghĩa chữ bookmark, tức sợi 

dây được gắn vào gáy sách để đánh dấu phần đã đọc. 

175  Đây  là  lối  in  chữ  do  Guttenberg  phát  minh  bằng  cách  dùng  những  chữ  đã  đúc  sẵn,  sắp  vào 

khuôn in rồi phun mực, ép xuống giấy để in. Gọi là “chữ chì” (duyên tự) chứ thật ra mỗi một chữ 

được đúc bằng hỗn hợp thiếc, chì và antimon. So với lối in khắc ván, cách này nhanh và hiệu quả 

hơn, nhưng nay đã thất truyền vì phải tốn nhiều chữ đúc sẵn, phải in thử để thầy cò (corrector) 

sửa những chữ bị thợ sắp sai. Chữ chì lại còn có chứa chất độc, gây nguy hại cho sức khỏe của 

thợ in. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 160 of 274

Khi sắp chữ cần phải cậy người hết sức cẩn thận giảo chánh, đối chiếu. Thủ 

tục  giảo  chánh  đối  chiếu  xưởng  in  sẽ  cho  biết;  nhưng  hiện  thời  Quang  chỉ 

có thể nói là Quang chẳng thể dính dáng vào được vì không có mục lực lẫn 

tinh  thần,  mong  hãy  sáng  suốt  soi  xét.  Bìa  sách  nên  dùng  loại  giấy  da  bò 

một trăm hai mươi bảng176, cứng chắc đến tột bậc. Loại bìa [cho cuốn] sách 

[mẫu] này giá vẫn không rẻ mà lại dở tệ, không chắc chắn, cần gì phải tốn 

tiền để mua loại giấy tạp ấy?  (Ngày Hai Mươi Hai tháng Sáu năm Dân Quốc 26 -

1937) 

Con  người  ai  nấy  đều  thích  dễ  coi,  chỉ  có  tôi  là  thích  cứng  chắc  bởi 

trước  đây  đã  có  người  khuyên  tôi  dùng  loại  bìa  sách  nhuộm  màu.  Quang 

thấy loại bìa ấy mắc tiền nhưng không cứng chắc, mặc cho người ấy nói thế 

nào cũng không chịu. [Do vậy] biết người đời phần nhiều là thích bày vẽ bề 

ngoài, chẳng xét đến lợi - hại. Trình - Châu chú giải sách cũng là bày vẽ bề 

ngoài,  chỉ  mong  được  tiếng  là  những  nhà  Lý  Học  tinh  thông  rộng  rãi,  chê 

nhân  quả,  bác  luân  hồi,  đến  nỗi  nẩy  ra  cái  họa  giết  cha  giết  mẹ.  Nếu  nhà 

Nho  ai  nấy  đề  xướng  nhân  quả  thì  đâu  đến  nỗi  thế  đạo  nhân  tâm  suy  hãm 

cùng cực đến mức này? 

95. Thư trả lời cư sĩ Lưu Dung Các 

Nhận được thư đầy đủ, từ mùa Đông năm ngoái Quang giảo chánh sách 

vào  ban  đêm  nên  mục  lực  bị  tổn  thương;  vì  thế  cự  tuyệt  hết  thảy  những 

chuyện thù tiếp thư từ. Vợ chồng ông muốn quy y thì nay tôi đặt pháp danh 

cho mỗi người, viết trong một tờ giấy khác. Còn như khai thị thì cảm thấy 

quá tốn sức, vì thế tôi gởi cho ông mười một gói sách. Nếu chịu lắng lòng 

nghiên cứu sẽ tự lợi, lợi tha đều có thừa! Từ rày đừng gởi thư đến nữa, do 

mục lực chẳng thể thù tiếp được! Cũng đừng giới thiệu người khác đến quy 

y. Sang năm sớm muộn gì tôi cũng rời khỏi Tô Châu ẩn tránh thật xa, mong 

hãy sáng suốt soi xét. 

Thời cuộc hiện tại nguy hiểm vạn phần, bất luận già - trẻ - trai - gái đều 

nên chí tâm niệm Nam-mô A Di Đà Phật và Nam-mô Quán Thế Âm Bồ Tát 

để dự phòng. Kiếp vận hiện thời có trốn cũng trốn không được, có đề phòng 

cũng  chẳng  thể  đề  phòng!  Chỉ  có  cậy  vào  lòng  Từ  của  Phật,  chắc  sẽ  được 

che  chở  trong  cơn  nguy  hiểm  nhỏ.  Nếu  đại  hiểm  họa  xảy  đến,  có  lẽ  mọi 

người sẽ đều cùng chết sạch. Tuy người niệm Phật chẳng thể riêng một mình 

thoát  khỏi  kiếp  nạn,  tránh  khỏi  cái  chết,  nhưng  chết  rồi  sẽ  đi  về  đâu,  mỗi 

176  Nguyên  văn   “nhất  bách  nhập  bảng  ngưu  bì  chỉ”.  “Nhất  bách  nhập  bảng”   là  cách  người 

Trung Hoa diễn dịch khái niệm “loại giấy này có thể chịu đựng độ kéo tối đa là 120g trên một 

mét vuông”. Ngưu Bì Chỉ (Kraft Paper) là một loại giấy thô dày cứng chế bằng bột tạp từ các loại 

gỗ của cây lá kim (như thông, tùng) đã được tẩy màu bằng acid sulfuric, thường có màu vàng nhờ 

nhờ hoặc vàng hơi nâu như lông bò. Thoạt đầu, giấy này chế bằng da bê hay da nghé nên gọi là 

Ngưu Bì Chỉ, chuyên dùng làm bìa sách. Tới khi chế bằng bột gỗ, do giấy có màu giống lông bò 

nên người Trung Hoa vẫn quen gọi là Ngưu Bì Chỉ. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 161 of 274

người một khác! Người niệm Phật sẽ nhờ vào Phật lực sanh về Tây Phương. 

Dẫu chẳng thể sanh về Tây Phương, cũng sanh trong đường lành, trọn chẳng 

cùng  đọa  trong  ác  đạo  như  người  không  niệm  Phật.  Chẳng  thể  không  biết 

đến ý này!  (Ngày mồng Chín tháng Chạp năm Dân Quốc 22 - 1933) 

96. Thư trả lời cư sĩ Lý Nhĩ Thanh 

Đạo  học  Phật  nằm  ở  chỗ  thật  hành.  Nếu  chỉ  bày  vẽ  bề  ngoài  chẳng  tu 

thật hạnh thì cũng chỉ được cái danh xuông bề ngoài mà thôi! Đã muốn vãng 

sanh Tây Phương, tự lợi, lợi người, ắt phải giữ vẹn luân thường, trọn hết bổn 

phận, dứt lòng tà, giữ lòng thành, đừng làm các điều ác, vâng giữ các điều 

lành, thật vì sanh tử phát Bồ Đề tâm, dùng tín nguyện sâu trì danh hiệu Phật 

cầu  sanh  Tây  Phương.  Trên  là  cha,  mẹ,  chú,  bác,  cho  đến  anh  em  trai,  chị 

em gái, thê thiếp, con cái và các tôi tớ, cùng là xóm giềng, làng nước, thân 

thích, bằng hữu, phàm hết thảy những ai quen biết đều nên dùng những điều 

trên đây để khuyên lơn. Nếu chính mình chú trọng thực hành thì người khác 

sẽ nhìn theo bắt chước làm lành. Đấy gọi là  “dĩ ngôn giáo giả tụng, dĩ thân 

 giáo giả tùng”  (dùng lời lẽ để giáo hóa thì bị tranh cãi, dùng hành động để 

giáo hóa thì được mọi người thuận theo). 

Chuyện  thế  gian  -  xuất  thế  gian  không  một  chuyện  nào  chẳng  lấy  thân 

làm  gốc.  Nếu  tự  mình  chẳng  thật  hành  mà  dạy  người  khác  hành  thì  chỉ  có 

bậc thượng trí mới có thể thuận theo [vì bậc thượng trí mới thấy được] lời 

dạy đó hữu ích, chẳng cần so đo người [dạy bảo] ấy có làm được hay không? 

Nếu chẳng phải là bậc thượng trí, ắt sẽ bài bác trong lòng, chê bai sau lưng, 

đâm  ra  làm  cho  người  ta  tạo  đại  khẩu  nghiệp!  Muốn  thật  sự  lợi  người  thì 

chuyện gì cũng phải trọn hết bổn phận của chính mình, trong hành vi thường 

ngày thảy đều bao gồm những cơ duyên giáo hóa người khác. Lâu ngày chầy 

tháng, người ta sẽ tự tin tưởng rồi thuận theo, cho nên sẽ tự nhiên đạt được 

hiệu quả! Nay đặt pháp danh cho ông là Tông Thanh, Tông (宗) là chủ, là 

gốc,  Thanh  (清)  là  vĩnh  viễn  không  cấu  nhiễm.  Phàm  những  tập  khí  tham 

-  sân  -  si  -  mạn  v.v…  đều  phải  đối  trị,  chẳng  để  cho  chúng  dấy  lên  thì  ba 

nghiệp thanh tịnh tương ứng với Phật! Lúc bình thường đã tương ứng thì khi 

lâm chung sẽ tự được Phật tiếp dẫn vãng sanh Tây Phương. 

Tào  Huệ  Xuyên  pháp  danh  là  Tông  Huệ.  Huệ  (惠)  là  nhân  ái.  Tâm 

thường  giữ  ý  niệm  nhân  ái  thì  sự  nhân  ái  sẽ  được  thể  hiện  khắp  trong  mọi 

hành vi thường ngày. Trong ấy, sự nhân ái lớn nhất không gì bằng khuyên 

người  ta  ăn  chay,  niệm  Phật,  cầu  sanh  Tây  Phương!  Tiếp  đó,  không  gì  lớn 

bằng dạy người khác hãy khéo dạy bảo con cái. Nếu con người ai nấy đều 

khéo dạy [con cái] thì thiên hạ thái bình, nhân dân yên vui. Tông Huệ có ý 

nghĩa đại lược như vậy đó. Nếu khéo thấu hiểu thì lợi ích lớn lắm! Còn đối 

với  lợi  ích,  phương  pháp  tu  trì  Tịnh  Độ  thì  hãy  nên  xem  trong  Gia  Ngôn 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 162 of 274

Lục, Văn Sao, ở đây không viết cặn kẽ! 

Quang già rồi, mục lực lẫn tinh thần đều chẳng đủ, từ rày đừng gởi thư 

đến nữa, gởi đến quyết không trả lời vì mục lực lẫn tinh thần đều chẳng thể 

thù tiếp được! Nếu bưu cục nhận gởi sách, sẽ gởi cho hai vị một hai thứ sách 

thiết yếu; còn nếu họ không cho gởi thì đành thôi!  (Ngày Rằm tháng Chín năm 

 Dân Quốc 22 - 1933) 

Đường bưu điện đã thông, nay gởi cho các ông hai gói sách, mỗi người 

một phần, xin hãy chia ra. 

97. Thư trả lời cư sĩ Hoàng Tử Vân 

Thư và pháp tệ177 đều nhận được đầy đủ. Cám ơn! Hiện thời mọi thứ đắt 

đỏ,  giấy  đắt  đến  cùng  cực.  Văn  Sao  Tục  Biên  cách  thức  [trình  bày]  giống 

như bộ Văn Sao [Tăng Quảng Chánh Biên], nhưng chỉ dày khoảng hơn hai 

trăm trang. Sách sẽ được in ra trong khoảng Xuân - Hạ năm sau. Ý pháp sư 

Đức Sâm cho rằng mùa Xuân năm sau có lẽ giấy rẻ hơn một chút, Quang sợ 

rằng mùa Xuân năm sau giấy sẽ mắc gấp mấy lần cũng không chừng. Nếu 

chẳng thái bình cho chóng, sợ rằng nhân dân nước ta sẽ cùng chết hết sạch. 

Đang  trong  thời  thế  này,  mọi  người  đều  phải  nhất  tâm  niệm  Phật  và  niệm 

Quán  Âm  Bồ  Tát  để  mong  sống  thì  được  che  chở,  mất  liền  được  tiếp  dẫn 

vãng  sanh  Tây  Phương.  Xin  hãy  đem  ý  này  nói  với  hết  thảy  những  người 

hữu duyên thì may mắn lắm thay!  (Ngày Hai Mươi Tám tháng Mười Một) 

98. Thư trả lời hai vị cư sĩ Trầm Tịnh Tâm và Kim Đàm 

Pháp  Niệm  Phật  thuận  tiện  cùng  cực,  đi,  đứng,  nằm,  ngồi,  mặc  áo,  ăn 

cơm đều niệm được, cần gì phải đợi giữa trưa, ban tối mới niệm được? Hết 

thảy  thời,  hết  thảy  chỗ  đều  niệm  được.  Chỗ  sạch  sẽ  thì  niệm  ra  tiếng  hay 

niệm  thầm  đều  được.  Khi  đại  tiểu  tiện,  chỗ  không  sạch  sẽ  và  lúc  ngủ,  chỉ 

nên niệm thầm. Công đức niệm thầm vẫn giống hệt [như niệm ra tiếng], sao 

lại chỉ giữa trưa hay ban tối mới niệm được? Xưa kia, ẩn cư trong chốn núi 

rừng  là  tốt,  chứ  bây  giờ  lòng  người  bại  hoại  đến  cùng  cực,  vì  mấy  thưng 

gạo, một manh áo đã chịu giết người! Các ông hãy ở nhà niệm Phật, đừng 

manh nha ý niệm ẩn cư! Xin hãy sáng suốt soi xét. Từ rày đừng gởi thư đến 

nữa vì tôi không có sức để thù tiếp vậy! 

99. Thư trả lời cư sĩ Nghiêm Văn Phác 

Pháp danh của ba mươi chín người đều ghi trong một tờ giấy khác. Hai 

mươi lăm đồng hương kính đã bảo chùa Báo Quốc gởi sách cho hết số tiền 

177 Pháp tệ: Khoản tiền cúng dường để làm chuyện lợi ích về mặt hoằng pháp như in kinh, tượng, 

cứu giúp dân chúng bị nạn…

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 163 of 274

ấy. Độ ba bốn ngày nữa sẽ gởi tới. Từ rày chớ nên gởi thư đến nữa, gởi đến 

sẽ gởi trả lại. Quả thật chẳng có mục lực và tinh thần, chứ không phải chẳng 

đếm xỉa tình cảm. Ông viết tên người [xin quy y] trên giấy đỏ tôi đọc không 

ra,  phải  bảo  người  khác  sao  [ra  tờ  giấy  khác]  mới  xem  được.  Ông  tuổi  trẻ 

chẳng biết nỗi khổ của người già, viết trên giấy đỏ rốt cuộc có ích lợi gì đâu? 

Nay đem [tờ giấy ghi] pháp danh gởi bằng thư bảo đảm. Đợi cho sách Tây 

Phương Công Cứ, Sơ Cơ Tiên Đạo được gởi đến sẽ chia ra gởi đi  (Ngày Mười 

 Ba tháng Mười năm Dân Quốc 27 - 1938). 

100. Thư trả lời cư sĩ Hồ Huệ Triệt (thư thứ nhất) 

Ba vị lão nhân xin quy y, ông hãy nên bảo họ: “Phải nhất tâm niệm Phật 

cầu  sanh  Tây  Phương,  chớ  nên  chỉ  biết  gieo  thiện  căn,  cầu  phước  báo  đời 

sau. Sanh về Tây Phương liền liễu sanh thoát tử, siêu phàm nhập thánh. Cầu 

đời sau thì sẽ do phước tạo nghiệp, do nghiệp đọa lạc trong tam đồ ác đạo”. 

Những  điều  còn  lại  hãy  chiếu  theo  bức  thư  dài,  ở  đây  không  viết  cặn  kẽ! 

Thiệu Cát Thành pháp danh là Huệ Thành, bà Trương Lập Chí nhà họ Thiệu 

pháp danh là Huệ Lập. Kẻ có chí, sự ắt thành. Tự lập được thì không có gì 

chẳng  tốt  đẹp.  Bà  Phùng  Tu  Thành  nhà  họ  Trương,  pháp  danh  là  Huệ  Tu. 

Nương  theo  trí  huệ  của  đức  Phật  mà  tu  thì  chắc  chắn  sẽ  có  thể  liễu  sanh 

thoát tử ngay trong đời này. Sanh lòng tin phát nguyện niệm Phật cầu sanh 

Tây Phương chính là cái được gọi bằng [từ ngữ] “trí huệ của Phật” đấy! Xin 

hãy nói với bọn họ [những điều này].  (Ngày Hai Mươi Hai tháng Mười Một năm 

 Dân Quốc 22 - 1933, viết dưới đèn) 

101. Thư trả lời cư sĩ Hồ Huệ Triệt (thư thứ hai) 

Ở Nam Thông, thói cầu cơ rất phổ biến. Giang Dịch Viên bị [linh quỷ] 

giáng  cơ  khen  ngợi  đến  nỗi  đầu  óc  mê  muội.  Đã  thế,  ông  ta  còn  đem  lời 

giáng  cơ  hiệu  triệu  khắp  bốn  huyện  Thông,  Hải,  Khải,  Như;  ý  ông  ta  còn 

muốn hiệu triệu cả nước. Các ông đừng bị ông ta lung lạc. Chánh nhân quân 

tử trong thế gian còn chẳng chịu khen ngợi người khác quá lố, huống là bậc 

thánh  nhân  đắc  đạo  ư?  Cơ  bút  đều  là  do  linh  quỷ  giả  mạo   (Trong  một  trăm 

 trường hợp có đến chín mươi chín trường hợp [giả mạo]). Hơn nữa, quá nửa là do 

kẻ  phù  cơ  ngụy  tạo.  Dịch  Viên  do  ham  được  ca  ngợi  mà  mê  muội  đến  tột 

cùng,  rốt  cuộc  coi  lời  giáng  cơ  như  thánh  chỉ.  Nếu  chẳng  ham  được  khen 

ngợi, sẽ coi những gì mình được khen ngợi giống như bị quở trách thì đâu 

đến nỗi mất trí điên cuồng, chân - ngụy, tà - chánh chẳng phân? Xin hãy nói 

với các liên hữu, ngõ hầu chẳng đến nỗi hoại loạn Phật pháp, gây nghi ngờ 

lầm lạc cho chúng sanh không có cùng tận vậy!  (Ngày Hai Mươi tháng Năm năm 

 Dân Quốc 28 - 1939)

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 164 of 274

Lợi ích thật sự do niệm Phật chỉ có bậc đại trí huệ và ngu phu ngu phụ 

có thể đạt được. Những kẻ tưởng chừng như có trí huệ, chẳng muốn làm ngu 

phu ngu phụ đều chẳng thể đạt được! Như Dịch Viên thoạt đầu tri kiến còn 

khá,  đề  xướng  khá  tha  thiết,  nhiều  lần  có  cảm  ứng.  Nay  chánh  tri  kiến  đã 

không còn, chuyên muốn đem thầy ông ta là Tường Công thờ trong Liên Trì 

Hải  Hội  để  báo  ân.  Do  món  vật  tư  dục  ấy  ngăn  chướng  cái  tâm,  chánh  tri 

chánh kiến bèn biến thành tà tri tà kiến! Nếu chẳng mau chóng sửa đổi thì 

trong tương lai cũng không có cách gì vãng sanh được! Muốn theo sau Từ 

Khâu,  Nguyện  Nguyệt,  e  rằng  cũng  không  có  cách  gì  để  đạt  được.  Tờ  bán 

nguyệt  san  tôi  chưa  hề  thỉnh  để  xem  đọc  qua.  Quang  già  rồi,  mục  lực  lẫn 

tinh  thần  đều  chẳng  đủ.  Phàm  những  sách  báo  không  quan  trọng  khẩn  yếu 

đều chẳng đọc, do không có mục lực để làm chuyện ấy! 

102. Thư trả lời cư sĩ Hồ Huệ Triệt (thư thứ ba) 

Hãy  hết  sức  răn  nhắc  xã  hữu  đừng  nhiễm  phong  cách  si  dại  của  Dịch 

Viên. Nếu không, sẽ trở thành ngoại đạo trong Phật pháp, đâm ra phá hoại 

Phật pháp, làm cho chúng sanh lầm lạc, nghi ngờ trọn chẳng cùng tận! Dịch 

Viên  hèn  kém  cùng  cực  đến  mức  như  thế  chính  là  điều  Quang  trọn  không 

thể  nào  lường  được!  Bệnh  ấy  là  do  ham  đội  mũ  cao  và  tưởng  Trương 

Kiển178 là Bồ Tát, chẳng tự biết toàn thân đã té trong hầm phân, há đáng gọi 

là thanh tịnh, thơm sạch được ư? Hãy nên tha thiết răn dạy con cháu biết tốt -

xấu,  kẻo  sau  này  chúng  không  hiểu  sẽ  tưởng  tà  là  chánh,  coi  thối  là  thơm. 

Hiện  tại  vận  nước  nguy  ngập,  thiên  tai,  nhân  họa  liên  tiếp  xảy  ra,  hãy  nên 

bảo hết thảy mọi người cùng niệm Phật hiệu và danh hiệu Quán Thế Âm để 

làm kế dự phòng  (Ngày mồng Hai tháng Bảy năm Dân Quốc 28 - 1939) 

103. Thư trả lời cư sĩ Hồ Huệ Triệt (thư thứ tư) 

Thư ngày mồng Sáu tháng Ba chưa nhận được. Bà Châu Xảo Trinh nhà 

họ Mã có thể nói là có thiện căn đời trước; đấy là những chuyện có chứng 

cứ đích xác, cần gì Quang phải làm chứng? Nếu không có tướng lành để làm 

căn cứ [chứng nghiệm sự vãng sanh] thì xin chứng minh còn được. Nay đã 

có  chuyện  thần  hồn  du  ngoạn  cõi  Tịnh  Độ,  lại  được  Quán  Âm  báo  kỳ  hạn 

vãng  sanh,  mà  vẫn  cầu  chứng  thì  thành  ra  tri  kiến  của  kẻ  chẳng  biết  pháp 

môn  Tịnh  Độ  rồi!  Xin  hãy  gởi  [chuyện  này]  cho  Phật  Học  Thư  Cục  để  họ 

178 Trương Kiển (1853-1926), tự Quý Trực, hiệu Tường Am, người trấn Thường Lạc, huyện Hải 

Môn,  từng  đỗ  Trạng  Nguyên  cuối  đời  Thanh  vào  năm  1894,  được  bổ  làm  Hàn  Lâm  Đương  Tu 

Soạn. Ông tích cực chủ trương đường lối kinh tế thực tiễn để giúp dân làm giàu và cứu vớt người 

nghèo,  nâng  cao  dân  trí,  lập  ra  nhiều  xí  nghiệp,  được  coi  là  một  trong  những  nhà  tư  bản  tiên 

phong  của  Trung  Hoa.  Ông  lập  ra  trường  đại  học  Sư  Phạm  dân  lập  Nam  Thông  là  ngôi  trường 

đào  tạo  giáo  viên  theo  đường  lối  dân  tộc,  thực  tiễn,  cũng  như  góp  phần  thành  lập  trường  Cao 

Đẳng Sư Phạm Nam Kinh. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 165 of 274

đăng  tải  trên  tờ  bán  nguyệt  san,  tài  liệu  chánh  yếu  của  họ  mang  tánh  chất 

khác với tờ báo Tân Thân. 

Tuy  nhiên,  hoằng  dương  Phật  pháp  thì  phải  chú  trọng  nơi  chân  thật 

chẳng hư vọng. Nếu tùy ý tô vẽ thì lỗi ấy cũng chẳng nhỏ nhoi đâu! Vì sao 

vậy? Vì sẽ khiến cho người ta do chuyện tô vẽ này mà nói những người vãng 

sanh  xưa  nay  đều  là  không  thật.  Nếu  xác  thật  không  ngụy  tạo  thì  đăng  tải 

chẳng trở ngại gì! Nếu không, hãy gạt bỏ những chuyện tô vẽ, chỉ đăng tải 

những chuyện thuộc về bản chất. Nếu không có căn cứ trọng yếu, hãy nên 

thủ tiêu đi. Đối với chuyện quy y thì đã sanh về Tây Phương, dự vào địa vị 

thánh, thân cận Tam Thánh, còn quy y phàm Tăng làm chi nữa? Quang một 

mực chẳng thích người khác giả vờ! Nếu chân thật chẳng dối trá, cố nhiên 

nên  đăng  báo.  Nếu  không,  kẻ  viết  bài  văn  ấy  phạm  tội  lỗi,  mà  người  chết 

cũng trọn chẳng được hưởng lợi ích gì!  (Ngày Hai Mươi Tám tháng Ba năm Dân 

 Quốc 29 - 1940) 

104. Thư trả lời cư sĩ Vạn Lương (thư thứ nhất) 

Quang là một ông Tăng chỉ biết cơm cháo, vô tri, vô thức, bị ép vào thế 

bất đắc dĩ, đành đem những gì chính mình biết, chính mình làm được, thưa 

với  người  khác;  nào  đáng  khen  ngợi  quá  lố  như  thế?  Văn  Sao,  Thọ  Khang 

Bảo Giám trên núi đã hết, sau mấy bữa nữa sẽ bảo người bạn ở Thượng Hải 

thay  mặt  gởi  đi.  Nói  đến  chuyện  quy  y,  sao  không  chọn  bậc  đạo  đức  cao 

siêu, mà lại thờ ông Tăng già cả, ngu độn, hủ bại, [ngờ nghệch] như con rối 

làm thầy? Tuy vậy, muốn được lợi ích thật sự nơi Phật pháp, hoàn toàn cậy 

vào  lòng  Thành  của  chính  mình.  Nay  do  ông  đã  thờ  ông  Tăng  [ngây  ngô] 

như con rối làm thầy, thì cần biết rằng: Tuy con rối không có điểm nào hay, 

nhưng cũng không có điểm nào dở. Bởi nó không có lòng riêng tư, tâm mưu 

mẹo,  nên  con  rối  cũng  có  chỗ  để  học  theo.  Những  gì  chưa  thể  cùng  người 

khác đánh giá, quyết định được, hãy nhất loạt bỏ đi. 

Nay đặt pháp danh cho ông là Huệ Lương, nghĩa là dùng trí huệ để làm 

cầu  bến  trong  đường  hiểm  sanh  tử,  khiến  cho  khắp  hết  thảy  [mọi  người] 

thoát ngay đường hiểm, lên được chỗ an ổn. Hiện nay thế đạo bại hoại đến 

cùng cực, xét đến căn nguyên đều do gia đình không khéo dạy dỗ. Từ nhỏ 

trọn  chẳng  đem  đạo  lý  làm  người  dạy  bảo,  huống  là  những  sự  lý  phước 

thiện, họa dâm, nhân quả, báo ứng v.v… ư? Vì thế, những kẻ ấy vừa nghe 

tà thuyết bèn nương theo, cố nhiên coi chuyện giết cha gian dâm mẹ là bổn 

phận chánh đáng! Nếu không [tệ hại] như thế thì khi có được quyền thế, địa 

vị,  cũng  sẽ  mặc  tình  làm  càn,  gây  thảm  độc  cho  thiên  hạ.  Không  có  được 

quyền lực ấy thì kết đảng hoành hành, gây lụy cho địa phương! Nguồn gốc 

đều là do không được cha mẹ hiền khéo dạy dỗ mà ra! Vì thế, nói:  “Thiên hạ 

 chẳng yên, thất phu có trách nhiệm”.  

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 166 of 274

Nhưng con người từ lúc mới sanh chịu ảnh hưởng rất sâu từ mẹ. Do vậy, 

phải có hiền mẫu thì mới có hiền nhân, mà hiền mẫu phải khởi đầu từ hiền 

nữ. Vì thế, muốn cho thiên hạ thái bình, ắt phải bắt nguồn từ dạy dỗ con cái, 

nhưng  dạy  con  gái  lại  càng  khẩn  yếu  hơn  dạy  con  trai  vì  nữ  nhân  có  thiên 

chức giúp chồng dạy con. Từ xưa, những bậc thánh hiền [được thành thánh 

hiền] đều nhờ có mẹ hiền, huống là những kẻ tầm thường kém cỏi ư? Nếu 

không  có  hiền  nữ  sẽ  không  có  hiền  thê,  hiền  mẫu.  Đã  không  có  hiền  thê, 

hiền mẫu thì những kẻ được [người nữ ấy] giúp đỡ, dạy dỗ đều thành kẻ ác 

hết, đều ngăn trở điều lành! Đấy chính là cội nguồn khiến cho nước ta nước 

không  ra  nước,  dân  chẳng  thành  dân  vậy!  Ông  muốn  hoằng  pháp,  hãy  nên 

lấy  “giữ  vẹn  luân  thường,  trọn  hết  bổn  phận,  dứt  lòng  tà,  giữ  lòng  thành, 

đừng làm các điều ác, vâng giữ các điều lành” làm tông chỉ chủ yếu, lại còn 

đề  xướng  nhân  quả,  báo  ứng,  sanh  tử,  luân  hồi  để  hết  thảy  mọi  người  biết 

được khổ nhân, khổ quả. Lại còn làm cho họ sanh lòng tin, phát nguyện, trì 

danh hiệu Phật, cầu sanh Tây Phương để mong đích thân chứng được nhân 

vui, quả vui. Những điều khác đã nói cặn kẽ trong Văn Sao, ở đây không ghi 

đầy đủ nữa! Gởi đến một gói Gia Ngôn Lục, sách này giản lược, rất hợp cơ 

nghi  (Ngày mồng Một tháng Sáu năm Dân Quốc 17 - 1928)

105. Thư trả lời cư sĩ Vạn Lương (thư thứ hai) 

Cổ nhân nói:  “Do đất mà té, do đất mà đứng dậy, rời khỏi đất mà mong 

 đứng  được  thì  quyết  chẳng  có  lẽ  ấy”.   Nay  thế  đạo  loạn  lạc  đến  cùng  cực, 

bỏ hiếu, bỏ luân thường, vứt bỏ hổ thẹn, đúng là muốn cho con người trọn 

chẳng  khác  gì  cầm  thú  thì  mới  sướng  bụng.  Nguyên  do  đều  là  vì  Lý  Học 

bài  bác  những  chuyện  nhân  quả,  tội  phước,  báo  ứng  và  sanh  tử  luân  hồi. 

Đấy chính là cội rễ chung của sự loạn lạc hiện thời. Điều khiến cho cội rễ 

[loạn  lạc]  ấy  được  nẩy  nở  xum  xuê  chính  là  vì  trong  gia  đình  không  khéo 

dạy dỗ, trong nhà trường chỉ biết học theo lối cử nghiệp, cầu công danh, trọn 

chẳng nhắc đến chuyện “đánh đổ những ham muốn xằng bậy để khôi phục lễ 

nghĩa, thành ý, chánh tâm” v.v… Vì thế, người đọc sách quá nửa đều là mưu 

mẹo, dối trá; mãi cho đến gần đây, gió Âu vừa thổi qua thì những kẻ chưa 

được  khéo  dạy  ấy  ai  mà  chẳng  buông  lung,  hớn  hở?  Do  vậy,  giết  cha  dâm 

mẹ vẫn tự khoe khoang. Những thói xấu ác ấy đều do chẳng giảng đến luân 

thường, thiên chức của cha - con, chồng - vợ v.v… và chẳng bàn đến nhân 

quả, báo ứng, cho nên các thói xấu ấy càng đặc biệt lừng lẫy mạnh mẽ! 

Nếu ai nấy chú trọng luân thường, hiếu hữu v.v…và biết thiện - ác đều 

có báo ứng, dẫu đem cái chết để uy hiếp, buộc phải làm những chuyện giết 

cha, dâm mẹ v.v… cũng chỉ đành mặc cho chúng nó giết, quyết chẳng chịu 

làm  theo  lời  bọn  ấy.  Do  vậy,  biết  rằng:  Thiên  hạ  loạn  lạc  là  do  gia  đình 

không khéo dạy dỗ và chẳng nói đến nhân quả báo ứng mà ươm thành. Biết 

bao  người  thuộc  giới  chánh  khách,  quân  sự,  giáo  dục,  hỏi  đến  nguồn  gốc 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 167 of 274

loạn lạc và nguồn gốc để thái bình đều đáp không được! Tức là chẳng biết 

cái  nhân  gây  ra  té  ngã  mà  cũng  chẳng  biết  cái  nhân  để  đứng  dậy.  Ông  đã 

nhận  lãnh  chức  vụ  Ủy  Viên  Học  Vụ,  trước  hết  hãy  nên  đem  ý  này  nói  với 

hết thảy học sinh và hết thảy mọi người, rồi mới lại dạy họ nương theo Ngũ 

Giới Thập Thiện do Phật dạy và pháp môn Tịnh Độ để tu trì thì sẽ dễ cảm 

hóa, chẳng đến nỗi bị phản đối không chấp nhận. Nếu không, bọn họ sẽ khó 

thuận  theo,  do  bọn  họ  vẫn  còn  coi  trọng  Lý  Học  và  những  ngôn  luận  mù 

quáng trong thời gần đây, làm sao có thể khiến cho họ vui lòng thật sự khâm 

phục cho được? 

Nhóm Trần Bằng Côn đã muốn quy y thì nay tôi đặt pháp danh cho mỗi 

người. Hãy nên bảo bọn họ ai nấy giữ vẹn luân thường, trọn hết bổn phận, 

dứt  lòng  tà,  giữ  lòng  thành,  đừng  làm  các  điều  ác,  vâng  giữ  các  điều  lành, 

trước hết làm người lành trong thế gian, rồi lại tu trì theo pháp môn Tịnh Độ, 

sẽ  đáng  gọi  là  Phật  tử  thật  sự!  Nếu  không,  chỉ  hữu  danh  vô  thực,  rốt  cuộc 

có ích gì đâu? Trần Bằng Côn pháp danh là Huệ Siêu, Lưu Thao pháp danh 

Huệ  Tiềm,  Dương  Phụng  Nghi  pháp  danh  Huệ  Thục,  Mậu  Bành  Thị  pháp 

danh Huệ Trinh. Những sách đã in không còn bao nhiêu, đợi sau này in ra sẽ 

châm chước gởi cho mấy gói, như Gia Ngôn Lục, Di Đà Kinh Bạch Thoại 

Chú v.v…  (Ngày mồng Chín tháng Mười năm Dân Quốc 17 - 1928) 

106. Thư trả lời cư sĩ Vạn Lương (thư thứ ba) 

Thư nhận được đầy đủ. Pháp danh của ba người được viết trong một tờ 

giấy khác, từ rày đừng gởi thư đến nữa, mà cũng đừng giới thiệu người khác 

quy  y  do  không  có  mục  lực  để  thù  tiếp!  Gởi  đến  cũng  không  trả  lời.  Bản 

thảo cuốn Gia Đình Giáo Dục Tùng Thư ngàn muôn phần xin đừng gởi tới. 

Nếu gởi tới sẽ đem gởi trả lại ngay vì Quang mục lực cực suy. Ngay như để 

trả  lời  lá  thư  này  còn  phải  dùng  cả  kính  lão  lẫn  kính  lúp  mới  gắng  gượng 

xem thư, trả lời. Vị sư thay Quang giảo chánh, đối chiếu  (xét ra vị này chính là 

 lão pháp sư Đức Sâm) do trong năm trước, chánh quyền Cám Châu (Giang Tây)

muốn  diệt  chùa  Thọ  Lượng  của  thầy  ấy   (hủy  phá  ngôi  chùa  cực  cổ)  để  mở 

đường, mở ngôi chợ bán rau nhỏ, nên thầy ấy đã hướng đến những vị tai to 

mặt  lớn  trong  giới  quân  đội,  chánh  trường  để  cầu  cứu.  Chánh  phủ  lại  ép 

buộc phải xây dựng ngay; nếu không, sẽ vẫn phế bỏ, thầy ấy bèn kiệt lực lo 

liệu hòng [nhà chùa được] khôi phục. 

Năm  ngoái,  sau  khi  quân  đội  đã  rút  đi,  chuyên  viên  [quy  hoạch]  trong 

khu  ấy  bèn  lên  kế  hoạch  giải  quyết  dứt  điểm,  trình  công  văn  lên  Trung 

Ương, đưa kế hoạch trưng thu toàn bộ tài sản nhà chùa. Trung Ương ra lệnh 

trưng  thu  tám  phần  mười.  Chùa  miếu  nằm  trong  khu  vực  bị  đóng  quân  đã 

trống rỗng như chùi, trọn không có tài sản tích cóp, lại bị trưng thu tám phần 

mười thì Tăng sẽ chết đói hết sạch. [Sư Đức Sâm] lại cậy những vị tai to mặt 

lớn các giới trình công văn, nhưng tin tức nhất loạt chẳng thông vì kẻ thừa 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 168 of 274

hành ở Trung Ương chèn ép không trình lên. Tới năm nay lại cậy người có 

quen  biết  sâu  đậm  phân  giải  với  gã  viên  chức  chuyên  lo  chuyện  ấy  thì  sự 

việc [trưng thu nhà chùa] mới được ngưng dứt. 

Hai  ba  năm  qua,  thầy  ấy  đã  vì  chuyện  ở  Giang  Tây  mà  nhọc  nhằn  tột 

bậc, nên đã nhuốm bệnh. Cửu Hoa Chí, theo dự định sẽ được in trong mùa 

Đông năm ngoái, nhưng do chuyện này phải ngưng lại. Chẳng biết năm tới, 

năm sau nữa có in ra được hay không? Quang đã bảy mươi bảy tuổi, sẽ chết 

trong sớm tối, bất luận chuyện gì đều chẳng dám mó tay vào. Người trong 

Hoằng Hóa Xã cũng không rảnh rỗi, lại thiếu khả năng để duyệt xét; sợ ông 

không thông cảm nên mới nói đại lược nguyên do. Mong hãy sáng suốt soi 

xét.  Mậu  Vân  Phong  pháp  danh  là  Huệ  Tuấn,  Châu  Hiểu  Sơ  pháp  danh  là 

Huệ Lãng, Châu Hồng Sanh pháp danh là Huệ Thâm. Gởi cho ông Tịnh Độ 

Ngũ  Kinh,  Kỹ  Lộ  Chỉ  Quy,  Sức  Chung  Tân  Lương  mỗi  thứ  một  gói   (Ngày 

 mồng Bốn tháng Chín năm Dân Quốc 25 - 1936) 

107. Thư trả lời cư sĩ Cố Tông Huống

Pháp môn Tịnh Độ chính là pháp môn đặc biệt trong Phật pháp. Những 

kẻ  ham  cao  chuộng  xa  thường  lầm  lạc  chuyên  chú  cầu  khai  ngộ  trong  nhà 

Thiền, nghĩ rằng “duy tâm Tịnh Độ, tự tánh Di Đà”, chẳng coi Tây Phương 

Cực Lạc thế giới là đúng. Thứ ý chỉ ấy tưởng như sâu xa, huyền áo, nhưng 

thật ra quá nửa đều biến thành thói hèn kém “kể chuyện ăn, đếm của báu”, 

chớ nên bắt chước thói ác ấy. Hãy nhiếp trọn sáu căn, tịnh niệm tiếp nối mà 

niệm sẽ tự có thể quyết định vãng sanh Tây Phương. Những kẻ chỉ trọng lý 

tánh chẳng chú trọng sự tu chính là phường biến khéo thành vụng, cầu thăng 

lên đâm ra đọa xuống. Nếu nhiễm phải thói ấy thì liễu sanh tử chắc phải đợi 

đến năm nảo năm nao!  (Ngày Rằm tháng Năm năm Dân Quốc 28 - 1939) 

108. Thư trả lời cư sĩ Hạ Thọ Kỳ 

Cha ông tuổi đã cao, hãy nên khuyên cụ lập tức toàn thân buông xuống, 

nhất  tâm  niệm  Phật  cầu  sanh  Tây  Phương.  Lúc  niệm  trong  tâm  phải  niệm 

cho  rõ  ràng,  miệng  niệm  cho  rõ  ràng,  tai  nghe  cho  rõ  ràng.  Dẫu  chẳng  mở 

miệng, niệm thầm trong tâm thì vẫn phải từng câu từng chữ nghe cho thật rõ 

ràng,  vì  tâm  vừa  khởi  niệm  liền  có  tướng  của  tiếng!  Tai  chính  mình  nghe 

tiếng trong tâm của chính mình vẫn rành rẽ, rõ ràng. Nếu thường nghe được 

rõ ràng thì tâm sẽ quy về một chỗ, tinh thần chẳng rong ruổi bên ngoài. Vì 

thế,  mắt  cũng  chẳng  nhìn  chi  khác,  mũi  không  ngửi  gì  khác,  thân  cũng 

chẳng buông lung, cho nên gọi là  “nhiếp trọn sáu căn”.  Niệm Phật như thế 

gọi là “tịnh niệm”  (ba câu này, Sư tự khuyên đậm thêm).  Do nhiếp tâm nơi Phật 

hiệu thì tuy chưa thể hoàn toàn không có tạp niệm, nhưng đã giảm nhẹ nhiều 

lắm! Nếu có thể thường xuyên giữ cho liên tục thì ở mức độ nông cạn là đắc 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 169 of 274

nhất tâm bất loạn, mức độ sâu là đắc Niệm Phật tam-muội. Đây chính là ý 

nghĩa trọng yếu để lúc thường ngày gắng chuyên tâm dốc chí. 

Hằng ngày thường nghĩ sắp vãng sanh, trong tâm chẳng giữ lại chuyện 

gì. Có chuyện gì cần giao phó liền giao phó sẵn. Con cháu có điều gì cần hỏi 

thì hãy hỏi sẵn đi. Đợi đến lúc lâm chung, cả nhà niệm Phật, không nên hỏi 

chuyện gì hết, cũng không có chuyện gì cần phải giao phó, mọi người đồng 

thanh  niệm  Phật.  Nếu  chính  người  ấy  đã  nắm  chắc  [sự  vãng  sanh],  chính 

mình  tự  tắm  rửa,  thay  quần  áo  là  tốt  nhất.  Nếu  chính  người  ấy  không  thể 

làm được thì vạn phần chớ nên lau rửa, thay quần áo sẵn cho người ấy, hỏi 

chuyện, khóc lóc v.v… Hễ có những chuyện phô trương mù quáng kiểu đó, 

chắc chắn [người sắp mất] bị phá hoại chánh niệm, chẳng được vãng sanh! 

Bảo  người  sắp  chết  ngoảnh  mặt  về  phương  Tây,  trước  mặt  thờ  một  bức 

tượng Phật tiếp dẫn, nghĩ đi theo Phật vãng sanh, một mực niệm cho đến khi 

đã tắt hơi được hơn ba tiếng đồng hồ  (Đây là thời gian tối thiểu, vẫn phải nên niệm 

 nhiều hơn) rồi mới làm những chuyện tắm rửa, thay quần áo, khóc lóc v.v… 

thì chẳng đến nỗi làm hỏng đại sự. Khóc lóc cũng chớ nên bỏ, nhưng phải 

chú trọng nén buồn niệm Phật, chớ nên khóc lóc phô trương bề ngoài. Người 

già  lâm  chung  nên  [làm]  như  thế  mà  người  trẻ  tuổi  cũng  như  thế  thì  chắc 

chắn được vãng sanh. 

Thêm nữa, con gái từ nhỏ cần phải dạy cho nó tánh tình nhu hòa, chẳng 

nổi nóng, tập quen lâu ngày sẽ thành thiên tánh, lợi ích ấy chẳng thể nói tận! 

Chưa lập gia đình mà nổi nóng thì hoặc là bặt kinh hoặc bị băng huyết, có 

gia đình rồi cũng thế: hoặc bị sẩy thai, hoặc khiến cho tánh chất của đứa trẻ 

trong bụng trở thành bạo ác. Sanh con ra, trong khi cho con bú, nếu nổi nóng 

đùng đùng thì khi cho đứa trẻ bú, nó sẽ chết ngay. Chẳng nổi nóng quá mức 

thì  nửa  ngày  hoặc  một  ngày  sau  nó  mới  chết,  không  đứa  nào  chẳng  chết! 

Nổi  nóng  nhè  nhẹ  thì  tuy  nó  không  chết  nhưng  cũng  sẽ  sanh  bệnh,  không 

đứa nào không bị bệnh. Nếu nổi nóng liên tiếp một hai ba ngày thì đứa trẻ bị 

trúng độc ngày càng nhiều hơn, cũng khó thể nào không chết. Điều này danh 

y, thần y nước ta xưa - nay đều chưa hề nói đến. Hãy đem nghĩa này nói với 

hết thảy nam - nữ sẽ cứu được mạng trẻ khi chưa sanh ra. 

Nữ nhân tánh tình nhu hòa thì gia đạo cũng yên vui, hòa thuận, con cái 

do  họ  sanh  ra  tánh  tình  cũng  đều  từ  thiện,  nhu  hòa.  Tôi  thường  nói:   “Dạy 

 con là căn bản để thiên hạ thái bình, nhưng dạy con gái lại càng thật quan 

 trọng,  do  con  người  sanh  ra  bẩm  thụ  tánh  khí  của  mẹ,  nhìn  theo  oai  nghi 

 của mẹ nhiều hơn cha rất lớn” . Có hiền nữ thì mới có hiền thê, chồng của 

hiền thê ắt là hiền nhân, con của hiền mẫu ắt là hiền sĩ. Bà Thái Nhậm dạy 

con từ trong thai, nên Văn Vương sanh ra liền có thánh đức. Ấy là dạy dỗ 

từ thuở còn chưa sanh ra. Quang đã tám mươi rồi, buổi sáng không bảo đảm 

được buổi tối. Tất cả thư từ giao cho thầy Thư Ký của Thường Trụ lo giùm, 

Quang chẳng hỏi đến. Do ông ở tại phương xa nên thầy ấy mới đặc biệt chú 

ý,  đưa  cho  Quang  đọc  để  trả  lời.  Phương  pháp  tu  trì  đã  có  trong  các  sách 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 170 of 274

Tịnh Độ và Văn Sao, ở đây không ghi cặn kẽ. Mong ông cũng đem những 

điều  đã  nói  trong  thư  này  bảo  với  Dã  Công,  Tông  Huống  (Ngày  Rằm  tháng 

Năm năm Dân Quốc 28 - 1939). 

Chớ  nên  thường  gởi  thư  đến,  thường  gởi  thư  đến  thì  Quang  chẳng  thể 

phúc  đáp.  Tăng  nhân  hiện  thời  đa  phần  theo  thói  tục,  mới  bốn  mươi  năm 

mươi đã cử hành chúc thọ. Có người đem chuyện ấy nói với Quang, Quang 

nói:  “Tôi thà bị phạt chặt đầu, chẳng muốn nghe đến chuyện chúc thọ!”  Có 

ai  muốn  chúc  thọ  cho  Quang  tức  là  đã  lôi  Quang  vào  phường  hạ  lưu  hèn 

kém nhất! 

109. Thư trả lời cư sĩ Mục Tông Tịnh (thư thứ nhất) 

Quang  già  rồi,  lại  bị  chuyện  [tu  chỉnh,  giảo  chánh]  Nga  Mi,  Cửu  Hoa 

Sơn Chí thúc bách chẳng thể chần chừ được. Do các nơi gởi thư từ đến quá 

phiền phức nên hơn cả năm mà chưa thể làm xong được. Nay thì sau tháng 

Mười Một đã tận lực cự tuyệt hết thảy thư từ. Từ rày đừng gởi thư đến nữa, 

gởi đến quyết không trả lời. Nay đặt pháp danh cho ông là Tông Tịnh; nghĩa 

là lấy pháp môn Tịnh Độ của đức Phật làm gốc, tự hành, dạy người. Lại gởi 

cho ông Văn Sao, Gia Ngôn Lục, Tịnh Độ Thánh Hiền Lục, Phật Học Cứu 

Kiếp Biên, gộp chung thành một gói, mong hãy đọc kỹ. Từ rày về sau, ngàn 

vạn lần đừng gởi thư đến, cũng đừng bảo người khác gởi thư đến. Lần này 

tôi đã phá lệ, quyết chẳng phá lệ lần thứ hai, lần thứ ba đâu nhé!  (Ngày mồng 

 Ba tháng Chạp năm Dân Quốc 21 - 1932)

110. Thư trả lời cư sĩ Mục Tông Tịnh (thư thứ hai) 

Sao lại thô tâm như thế, gởi thư đến chỉ ghi tỉnh không ghi huyện, làm 

sao gởi được? Lại chẳng viết tục danh, chỉ dùng pháp danh! Đã dùng [pháp 

danh] lâu ngày thì còn được, chứ mới dùng thì ai mà biết được! Đây cũng là 

lỗi  thiếu  thông  hiểu  nhân  tình  thế  thái!  Một  đệ  tử  ở  Quý  Châu  gởi  thư  tới, 

nhờ  gởi  sang  nhà  người  em  trai  ông  ta  ở  Nam  Kinh,  gởi  đi  bằng  thư  bảo 

đảm,  người  canh  cửa  không  biết  đến  pháp  danh  của  ông  ta,  bảo  [ở  đấy] 

không  có  người  đó,  bèn  đem  thư  gởi  trả  lại.  Không  lâu  sau,  người  ấy  đích 

thân đến đất Tô, mới biết ông ta chẳng hiểu chuyện đời! 

Pháp danh của lệnh nhạc mẫu179 và lệnh tử được ghi trong tờ giấy khác. 

Đức  hạnh  đẹp  đẽ  của  lệnh  nhạc  mẫu  thật  đáng  khâm  phục,  vì  thế  có  pháp 

danh là Đức Ý. Lệnh tử đã có thiện căn từ đời trước, nên đặt pháp danh là 

Phước Duệ. Duệ (睿) chính là trí huệ; có phước, có huệ thì sẽ có thể tự lợi, 

lợi người. Niệm Quán Âm thì không chỉ khuyên bảo tịnh hữu niệm mà hãy 

nên tuyên cáo trong thôn [mình ở] và những thôn lân cận, bất luận già - trẻ - 

trai - gái đều nên ăn chay, niệm Nam-mô Quán Thế Âm Bồ Tát. Mọi người 

179 Lệnh nhạc mẫu: Tiếng gọi tỏ vẻ tôn trọng mẹ vợ của người khác. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 171 of 274

ai nấy ở trong nhà mình, vừa làm việc vừa niệm, thường niệm trong khi đi, 

đứng, nằm, ngồi, chắc chắn chẳng bị ôn dịch. Năm trước, các xứ bị dịch tả 

thật  dữ  dội;  tại  vùng  phụ  cận  của  trấn  Tự  Tiền  thuộc  huyện  Trừng  Thành, 

tỉnh Thiểm Tây, cả mấy trăm người chết. Trong thôn của một đệ tử có năm 

sáu chục nhà, [ông ta] dạy mọi người đều niệm [Quán Âm] nên chỉ có hai kẻ 


xấu bị chết, những người khác đều bình an. 

Cư  sĩ  Hà  Hồng  Cát  ở  huyện  Cam  Cốc  tỉnh  Cam  Túc  đề  xướng  niệm 

Phật.  Phàm  những  chỗ  niệm  Phật,  tật  dịch  chẳng  xâm  nhập  bờ  cõi.  Ông 

khuyên tịnh hữu niệm là biện pháp nhỏ; dạy già - trẻ - trai - gái trong cả thôn 

đều  niệm  mới  là  biện  pháp  lớn.  Tốt  nhất  là  ăn  chay  trường;  nếu  chẳng  thể 

thì cũng nên bớt ăn mặn. Dẫu chưa thể ăn chay cũng phải niệm. Đang trong 

lúc hung hiểm này, chỉ có niệm Nam-mô Quán Thế Âm Bồ Tát là được cứu 

vớt,  che  chở.  Những  kẻ  sợ  chết  muốn  được  yên  vui  sẽ  chẳng  đến  nỗi  vẫn 

chẳng  nghĩ  làm  như  vậy  là  đúng  mà  coi  thường.  Tụ  tập  đạo  hữu  để  niệm 

thì nên chia thành ba ban: Một ban đi nhiễu, niệm ra tiếng, hai ban tịnh tọa 

niệm  thầm.  Như  thế  sẽ  thành  ra  niệm  suốt  ngày  nhưng  chẳng  đến  nỗi  quá 

mệt. Nếu cùng nhau niệm ra tiếng hết thì một lúc lâu sau do quá mệt chắc 

sẽ đến nỗi đổ bệnh. Do chẳng khéo lập cách, đâm ra làm cho kẻ vô tri bảo 

Phật pháp chẳng linh, oan uổng tạo khẩu nghiệp. Chẳng thể không biết [điều 

này]!  (Ngày mồng Bốn tháng Giêng năm Dân Quốc 24 - 1935) 

111. Thư trả lời cư sĩ Mục Tông Tịnh (thư thứ ba) 

Pháp danh của lệnh lang phạm tổ húy180, xin hãy tùy ý thay đổi. Nay đặt 

là  Trí  Duệ,  sẽ  chẳng  đến  nỗi  phạm  nữa.  Nếu  vẫn  phạm  thì  xin  hãy  tự  đổi, 

không cần phải yêu cầu Quang đổi. Phong tục làng quê miền Nam miền Bắc 

khác nhau. Phương Nam cũng có vùng kỵ tên húy rất nghiêm, cũng có vùng 

[đặt tên cho] con lại dùng chữ chánh yếu trong tên cha, như cha tên Bằng, 

con  tên  là  Tiểu  Bằng.  Cha  tên  Khiêm,  con  tên  Tục  Khiêm.  Đối  với  pháp 

danh có khi chuyên dùng một chữ nên ông - cháu, cha - con đều cùng một 

chữ. Quang chẳng đặt pháp danh theo dòng phái, dùng chữ tùy ý181. Hễ có 

nhiều  người  [quy  y]  mà  không  ai  thưa  bày  điều  gì  thì  dùng  cùng  một  chữ. 

180 Pháp danh của con trai ông Mục Tông Tịnh là Phước Duệ, chữ Phước trùng với tên của một vị 

Tổ tiên của ông Mục, nên gọi là  “phạm Tổ húy”. 

181 Tổ Ấn Quang xuất gia với một vị thầy thuộc Tông Lâm Tế. Trong các pháp phái nhà Thiền, 

tùy theo chi phái mà có những bài kệ quy định chữ đầu của pháp danh. Chẳng hạn dòng Lâm Tế 

đến đời thứ 21, ngài Vạn Phong Thời Ủy chùa Thiên Đồng, đã đặt ra bài kệ truyền phái quy y như 

sau:  “Tổ đạo giới định tông. Phương quảng chứng viên thông, Hạnh siêu minh thiệt tế. Liễu đạt 

 ngộ chân không. Như nhật quang thường chiếu. Phổ châu lợi ích đồng. Tín hương sanh phước 

 huệ. Tương kế chấn từ phong”.  Tổ Nguyên Thiều Siêu Bạch, Tổ Minh Hải Pháp Bảo, Tổ Liễu 

Quán Thiệt Diệu đều thuộc dòng kệ này; rồi các ngài lại biệt xuất những dòng kệ khác. Sau này, 

tại Trung Hoa cũng có nhiều phân phái Lâm Tế đặt ra những bài kệ truyền dòng khác. Không rõ 

ngài Đạo Thuần trưởng lão, tức vị thầy thế độ của Tổ Ấn Quang (pháp danh của Tổ bắt đầu bằng 

chữ Thánh, tức Thánh Lượng, Ấn Quang là pháp hiệu) thuộc chi phái Lâm Tế nào. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 172 of 274

Hễ có ai thưa bày thì mỗi người dùng một chữ để khỏi phạm lỗi trái với thế 

tục!  Tăng  Tử  có  tên  tự  là  Tử  Dư,  Mạnh  Tử  cũng  có  tên  tự  là  Tử  Dư.  Tử 

Tư182  theo  học  với  Tăng  Tử,  Mạnh  Tử  chính  là  môn  nhân  của  Tử  Tư.  Do 

đây  có  thể  thấy  được:  Cổ  nhân  khoan  dung  mà  người  hiện  thời  lại  nghiêm 

ngặt! Đại sự phải nương theo lý, tiểu sự phải thuận theo thói tục, đấy chính 

là chuẩn mực để giữ thân cư xử trong cõi đời vậy  (Ngày Rằm tháng Giêng năm 

 Dân Quốc 24 - 1935) 

112. Thư trả lời cư sĩ Mục Tông Tịnh (thư thứ tư) 

Pháp danh của Dương mẫu được viết trong một tờ giấy khác, ảnh chụp 

của  Quang  chẳng  tiện  gởi  đi.  Do  chiến  sự,  bưu  điện  không  chịu  nhận  bưu 

kiện. Nay gởi Khuyến Niệm Quán Âm Văn, mong hãy [dùng bài văn ấy] để 

khuyên rộng rãi. Tôi vốn cho in bài này năm mươi vạn bản, nhưng do chiến 

tranh nên phải đình lại. Sau này có lẽ sẽ in ra, bưu cục chịu nhận thì sẽ gởi 

tới,  cũng  không  thể  nói  chắc  chắn,  vì  thời  cuộc  vậy!  Thầy  Đức  Sâm  bệnh 

tình đã khá được tám phần, từ rày ông chớ nên lôi thôi, [gởi thư tới lui mà] 

chẳng  nói  lên  được  điều  gì.  Hơn  nữa,  chưa  từng  gặp  gỡ,  gởi  thư  đến  [thì 

người nhận] phải trả lời. Đừng nói là người bệnh, ngay cả người mười phần 

khỏe mạnh hằng ngày cũng chẳng rảnh rỗi để đáp ứng được! 

Từ năm Dân Quốc thứ bảy, thứ tám (1918-1919) đến nay, Quang ở chùa 

Pháp Vũ núi Phổ Đà, trọn chẳng làm chuyện gì khác, nhận được thư bèn trả 

lời đến nỗi hằng ngày chỉ lo trả lời thư. Những vị pháp sư giảng kinh muôn 

phần  chẳng  thể  hễ  nhận  được  đến  liền  trả  lời  ngay  được,  do  không  có  sức 

lực, tinh thần để thù tiếp như vậy đâu! Chiến sự dữ dội, hãy lấy chuyện trì 

chú Đại Bi và niệm Quán Âm làm điều chánh yếu. Không có chuyện gì quan 

trọng đừng gởi thư tới. Chiến sự chưa ngưng dứt thì vĩnh viễn đừng gởi thư 

tới. Bởi lẽ, trì tụng còn không kịp, rảnh rỗi đâu mà phúc đáp!  (Ngày Mười Chín 

 tháng Tám năm Dân Quốc 26 - 1937) 

Tu  Tịnh  nghiệp  và  học  Giáo  khác  nhau,  một  đằng  chú  trọng  khai  giải, 

một đằng chú trọng thực hành. Dẫu có chỗ chẳng biết, bèn bỏ mặc đó, xem 

lại đôi ba lượt, phần nhiều sẽ có chỗ trước - sau thấu hiểu ý nghĩa. Dẫu chưa 

hiểu trọn vẹn, cũng thấu hiểu được phần nào ý nghĩa kinh văn, sẽ có thể hiểu 

được ý. Nếu hễ có nghi bèn đi hỏi mà [người bị hỏi] là kẻ trọn chẳng có một 

việc gì thì cũng không sao, chứ đối với người bận rộn suốt ngày hoặc người 

đang gặp đủ chuyện phiền phức, nỡ nào bắt người ta phải nhọc nhằn thêm? 

Quang già rồi, chẳng thể đáp ứng những câu hỏi! Ngay như thầy Đức Sâm 

vì chuyện chùa Thọ Lượng ở Giang Tây và chuyên viên [quy hoạch tỉnh ấy 

lập kế hoạch] trưng thu tài sản nhà chùa mà bận bịu thành bệnh, cũng chớ 

182 Tử Tư là tên tự của Khổng Cấp (483-402 trước Công nguyên), còn có mỹ hiệu là Thánh Thuật, 

cháu nội của Khổng Tử, là con trai của Khổng Lý. Tử Tư theo học với Tăng Tử (Tăng Sâm), từng 

ra làm quan dưới triều Lỗ Mục Công. Tương truyền, sách Trung Dung do chính Tử Tư biên soạn. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 173 of 274

nên gây thêm mệt nhọc cho thầy ấy! 



113. Thư trả lời cư sĩ Mục Tông Tịnh (thư thứ năm) 

Hơn ba mươi pháp danh được viết trong một tờ giấy khác. Chương trình 

của  Lệ  Trạch  Liên  Xã  rất  hay,  mắt  Quang  giống  như  lòa  từ  khi  mới  sanh, 

phải dùng cả kính lão lẫn kính lúp mới miễn cưỡng xem được. Vì thế, dùng 

chữ phần nhiều không đúng pháp. Từ rày trở đi xin đừng gởi thư đến nữa. 

Gởi tới nhất quyết không trả lời. Có ai muốn quy y, hãy bảo họ quy y với vị 

Tăng ở nơi ấy, hoặc quy y với pháp sư Đức Sâm. Nếu chẳng thông cảm, tức 

là  muốn  cho  Quang  vĩnh  viễn  chẳng  thấy  được  ánh  mặt  trời  trong  khoảng 

thời gian tạm bợ “buổi sáng không bảo đảm được buổi tối” này. Chắc quý vị 

cũng chẳng đến nỗi không thấu hiểu tình người như thế đâu!  (ngày Mười Hai 

 tháng Mười Một năm Dân Quốc 28 - 1939) 

Mắt Quang [suy yếu như thế] là do túc nghiệp cảm thành, trong Liên Xã 

chớ  nên  cầu  nguyện  cho  Quang,  mà  cũng  đừng  bắt  chước  người  đời  vô  tri 

chúc  thọ  gây  bại  hoại  cho  Phật  môn!  Suốt  đời  Quang  nghe  thấy  chuyện 

Tăng được chúc thọ mà thẹn giùm. Các ông hãy tự mình tu trì, đừng lôi tên 

Quang vào thói tục vô đạo lý ấy để những người có tri kiến chê cười sát rạt 

vậy! 

114. Thư trả lời cư sĩ Mục Tông Tịnh (thư thứ sáu) 

Pháp danh gởi lầm là ở chỗ gần183, chừng mấy bữa nữa sẽ gởi đến. Đã 

viết tờ khác ghi những tên được thêm vào hôm nay để gởi đi, chắc sẽ không 

sai nữa. Quang già rồi, mục lực lẫn tinh thần đều không đủ. Từ rày đừng gởi 

thư tới nữa, cũng đừng giới thiệu người khác đến quy y. Do buổi sáng không 

bảo đảm được buổi tối, nếu chết thì cũng chỉ vì nhọc nhằn; nếu không chết 

thì  cũng  không  thể  duy  trì  lâu  dài  chuyện  bị  sai  khiến  này,  mà  nên  lo  an 

hưởng  tuổi  già,  chứ  không  nên  già  rồi  mà  vẫn  phải  vất  vả!  Từ  năm  Dân 

Quốc thứ bảy (1918) đến nay, Quang hằng ngày bận bịu vì người khác, nay 

có muốn vì người khác bận bịu thì mục lực đã không thể sử dụng được nữa 

rồi! Đối với các vị có cùng chí hướng, đều nên đem lời này nói với họ để đôi 

bên khỏi uổng phí tâm tư mà hoàn toàn chẳng có lợi ích gì!  (Ngày Hai Mươi 

 Mốt tháng Chạp năm Dân Quốc 28 - 1939) 

115. Thư trả lời cư sĩ Cao Huệ Ấm 

183 Ý nói : Ông Mục Tông Tịnh đứng ra xin quy y cho những người khác ở nơi xa. Trong số ấy có 

những người ở gần, có người ở nơi xa. Bản liệt kê pháp danh của những người bị Tổ viết lầm tên 

là danh sách của những người ở gần chỗ ông Mục Tông Tịnh. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 174 of 274

Đã nhận được đầy đủ thư của ông và thư của Gia Hâm với Tổ Phương. 

Người  muốn  học  Phật  ắt  phải  giữ  vẹn  luân  thường,  trọn  hết  bổn  phận,  dứt 

lòng  tà,  giữ  lòng  thành,  đừng  làm  các  điều  ác,  vâng  giữ  các  điều  lành,  ăn 

chay niệm Phật cầu sanh Tây Phương thì mới là người thật sự học Phật. Nếu 

luân  thường  khiếm  khuyết,  hoặc  chỉ  cầu  phước  báo  trời  -  người  thì  đều 

chẳng  phù  hợp  với  Phật  pháp.  Quang  già  rồi,  mục  lực  lẫn  tinh  thần  không 

đủ. Nay đặt pháp danh cho hai người ấy, viết riêng trong một tờ giấy khác; 

còn  khai  thị  tường  tận  thì  không  thể  viết  đầy  đủ  được.  Nay  gởi  cho  hai 

người ấy Tịnh Độ Ngũ Kinh, Tịnh Độ Thập Yếu, Ấn Quang Văn Sao, Gia 

Ngôn  Lục,  mỗi  người  một  bộ,  xếp  thành  một  gói,  tổng  cộng  là  hai  gói  để 

làm khai thị. Từ rày về sau đừng gởi thư đến hay giới thiệu người khác quy 

y vì không có sức để thù tiếp. Nếu thỉnh kinh sách từ Hoằng Hóa Xã cũng 

chớ thuận tiện gởi thư cho Quang  (Ngày mồng Sáu tháng Mười Một năm Dân Quốc 

 24 - 1935). 

116. Thư trả lời cư sĩ Dương Huệ Phương ở Độc Sơn (thư thứ nhất) 

Liễu sanh thoát tử là chuyện lớn nhất trong đời người. Pháp môn Niệm 

Phật  là  một  pháp  môn  đặc  biệt  trong  Phật  pháp.  Pháp  này  trên  đến  Đẳng 

Giác Bồ Tát, dưới đến tội nhân nghịch ác đều nên tu tập, đều có thể cậy vào 

Phật  từ  lực  vãng  sanh  Tây  Phương  trong  đời  này.  Công  đức,  lực  dụng  của 

pháp  này  khác  hẳn  với  hết  thảy  những  pháp  Đại  Tiểu  Thừa  đã  được  nói 

trong cả một đời đức Phật. Vì sao vậy? Do hết thảy các pháp Đại Tiểu Thừa 

đều phải cậy vào sức Giới - Định - Huệ của chính mình để liễu sanh thoát 

tử; đừng nói là phàm phu đầy dẫy triền phược chẳng thể liễu, ngay như bậc 

thánh nhân đã chứng Sơ, Nhị, Tam Quả vẫn chẳng thể liễu được! Tứ Quả A 

La Hán mới liễu được! Đây là ước theo phía Tiểu Thừa mà nói. 

Nếu nói theo phía Viên Giáo, sở ngộ thuộc địa vị Ngũ Phẩm đã bằng với 

Phật, nhưng vẫn chưa đoạn được Kiến Hoặc. Sau khi đã viên mãn các tâm 

thuộc Ngũ Phẩm rồi, đoạn được Kiến Hoặc, liền chứng địa vị Sơ Tín. Bồ Tát 

thuộc địa vị này, nếu xét trên phương diện đoạn Hoặc thì giống như Sơ Quả 

trong Tiểu Thừa, nhưng công đức, trí huệ, thần thông, đạo lực vượt trỗi Sơ 

Quả ngàn vạn ức ức lần. Cho đến khi viên mãn tâm Lục Tín rồi, đoạn sạch 

Tư  Hoặc,  mới  chứng  Thất  Tín;  Bồ  Tát  thuộc  địa  vị  này  mới  liễu  sanh  tử. 

Liễu sanh thoát tử nào phải là chuyện dễ! Do vậy, biết rằng cậy vào tự lực để 

liễu sanh tử khó lắm, khó như lên trời! Bồ Tát thuộc địa vị Lục Tín còn chưa 

thể liễu, huống là phàm phu đầy dẫy Hoặc nghiệp ư? 

Chỉ  có  pháp  môn  Tịnh  Độ  cậy  vào  đại  từ  bi  nguyện  lực  của  A  Di  Đà 

Phật, bất luận già - trẻ, trai - gái, sang - hèn, trí - ngu, tại gia, xuất gia, hễ có 

ai  chịu  sanh  lòng  tin  chân  thật,  phát  nguyện  thiết  tha,  chí  thành  khẩn  thiết 

niệm thánh hiệu Phật thì trong đời này không một ai chẳng được vãng sanh 

khi  lâm  chung.  Trong  cõi  đời,  người  niệm  Phật  thì  đông  nhưng  ít  kẻ  vãng 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 175 of 274

sanh là vì: 

1) Chẳng tuân lời Phật dạy, miệng nói vãng sanh, tâm luyến trần cảnh. 

2) Chẳng dạy quyến thuộc niệm Phật và chẳng nói sẵn lợi ích của việc 

trợ  niệm  và  những  họa  hại  do  phô  trương  bày  vẽ  mù  quáng:  tắm  rửa,  thay 

quần  áo  sẵn,  hỏi  chuyện,  khóc  lóc  v.v…  Đến  khi  lâm  chung,  quyến  thuộc 

chẳng những không trợ niệm mà trái lại còn phá hoại chánh niệm. Thất bại 

lúc sắp thành công, chuyện [ma chay] vẫn tuân theo sự thấy biết của thế tục, 

khiến cho người chết bị chìm đắm trong biển khổ sanh tử, chẳng đáng buồn 

ư! 

Ông Ngô Đình Kiệt vãng sanh được đắc lực là nhờ cả nhà trợ niệm. Cả 

nhà  có  thể  trợ  niệm  là  do  Huệ  Trung  đã  quen  nghe  ông  nói  đến  lợi  ích  do 

trợ  niệm  và  họa  hại  do  bày  vẽ  mù  quáng  mà  ra,  khiến  cho  ông  Đình  Kiệt 

được an tường qua đời trong tiếng niệm Phật. Mất rồi, mặt vẫn tươi nhuận, 

tay chân duỗi thẳng, người cả một vùng thảy đều kinh dị. Đủ biết Phật lực 

chẳng thể nghĩ bàn, pháp lực chẳng thể nghĩ bàn, chúng sanh tâm lực chẳng 

thể  nghĩ  bàn.  Hết  thảy  chúng  sanh  đều  sẵn  có  tâm  lực  chẳng  thể  nghĩ  bàn, 

do không có Phật lực, pháp lực gia trì nên chỉ có thể tạo nghiệp, chẳng thể 

thọ  dụng  được!  Uổng  sẵn  có  Phật  tánh  mà  trọn  chẳng  được  lợi  ích!  Một 

mai  nghe  thiện  tri  thức  chỉ  dạy,  quy  mạng  gieo  lòng  thành,  được  cảm  ứng 

đạo giao với lời thề từ bi của đức Phật, cậy vào Phật từ lực vãng sanh Tây 

Phương. Nhìn lại sáu đường qua lại như bánh xe “hết lên cao lại xoay xuống 

thấp”,  khôn  ngăn  thương  xót!  May  được  con  cháu  đều  sẵn  túc  căn,  cả  nhà 

quy y cùng tu Tịnh nghiệp. Một ấp Độc Sơn vượt trỗi các ấp, đều khi sống 

sẽ  chứng  nhập  chỗ  sâu  thẳm  của  thánh  hiền,  lúc  thác  lên  bờ  cõi  Như  Lai, 

mới  chẳng  thẹn  là  con  người  sánh  cùng  trời  đất  xưng  thành  ba  ngôi,  đích 

thân là đệ tử Phật Di Đà, là bạn tốt trong hải hội. 

117. Thư trả lời cư sĩ Dương Huệ Phương ở Độc Sơn (thư thứ hai) 

Chúng ta từ vô thủy đến nay ai nấy đều có túc nghiệp, đều có túc thiện. 

Kẻ khéo dụng tâm dẫu ác nghiệp phát hiện vẫn có thể tăng trưởng thiện căn. 

Kẻ chẳng khéo dụng tâm, dẫu thiện căn phát hiện vẫn tăng trưởng ác nghiệp! 

Ông bị đau chân, kiết lỵ, đau mắt là do túc nghiệp. Do niệm Phật mà chuyển 

báo  nặng  đời  sau  thành  báo  nhẹ  trong  đời  này.  Con  người  chuyện  gì  cũng 

chỉ  nên  thuận  theo  thiên  lý  nhân  tình  mà  làm  thì  đời  này  tuy  không  được 

hưởng  lợi  ích  lớn  lao,  nhưng  sẽ  ngấm  ngầm  tiêu  trừ  nghiệp  chướng,  tăng 

trưởng  phước  huệ  mà  chẳng  hay  chẳng  biết.  Hãy  nên  càng  thêm  nỗ  lực  để 

làm bằng khoán hòng được vãng sanh! 

118. Thư trả lời cư sĩ Dương Huệ Phương ở Độc Sơn (thư thứ ba) 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 176 of 274

Thư  nhận  được  đầy  đủ.  Mồng  Mười  tháng  Mười  năm  trước,  Quang  tỵ 

nạn sang Linh Nham Sơn Tự cách Tô Châu hơn hai mươi dặm. Nay đã bảy 

mươi  chín  tuổi  rồi,  sẽ  chết  trong  sớm  tối.  Mục  lực  suy  đến  tột  cùng,  phải 

nhờ vào kính lão lẫn kính lúp mới thấy lờ mờ để xem thư gởi tới và viết thư 

trả  lời.  Sau  này  đừng  gởi  thư  đến  nữa,  cứ  coi  như  Quang  đã  mất  rồi,  hoặc 

mắt chẳng xem được nữa. Có ai phát tâm hãy bảo họ quy y với vị Tăng nơi 

ấy cho đôi bên khỏi nhọc trí mà đều chẳng ích lợi gì! 

Phàm những ai quy y đều phải chuyên chú giữ vẹn luân thường, trọn hết 

bổn phận, dứt lòng tà, giữ lòng thành, kiêng giết, ăn chay, tín nguyện niệm 

Phật cầu sanh Tây Phương ngõ hầu chẳng phụ cái danh quy y Tam Bảo. Nếu 

không, chính là dùng thân để báng pháp, là tội nhân trong cả Phật giáo lẫn 

Nho  giáo,  chẳng  phải  là  đệ  tử  Phật.  Chuyện  Hoằng  Hóa  Xã  Quang  chẳng 

hỏi đến. Hiện thời khốn khó gian nan, không có sức để tặng sách, mà đường 

sá lại tắc nghẽn, bưu phí đắt đỏ, không có biện pháp nào hết! Bưu phí cho 

mỗi bưu kiện là một cắc năm xu, chuyển một lần xe hơi [bưu điện tính] thêm 

bốn  cắc  nữa.  Hai  ba  bốn  năm  lần  chuyển  sẽ  tốn  hơn  hai  đồng,  nhưng  binh 

lính,  giặc  cướp  đầy  dẫy,  chẳng  biết  [có  chuyển  được]  đến  nơi  hay  không? 

Phàm  những  người  thỉnh  kinh  đều  phải  gởi  tiền  đến  trước,  rồi  theo  kỳ  hạn 

giao sách. Nhưng giao cho bưu cục, họ chỉ ghi vào sổ thôi, tới nơi hay không 

họ  chẳng  chịu  trách  nhiệm.  Nếu  thỉnh  kinh  sách,  hãy  gởi  thẳng  đến  chùa 

Báo Quốc ở Tô Châu, Quang chẳng thể chuyển giùm. Giá giấy và công thợ 

ngày một đắt dần lên. Người học Phật nên cực lực quý trọng kinh sách. Nếu 

không, khó thể mua hay thỉnh được. Gởi kèm cho ông một tờ Một Bức Thư 

Trả  Lời  Khắp  để  làm  khai  thị,  một  tờ  Kinh  Nghiệm  Dược  Phương  để  làm 

phương tiện  (Ngày Rằm tháng Ba) 

Hãy nên nói với những người quy y đừng gởi thư tới, mà cũng đừng giới 

thiệu người khác quy y do không có mục lực để thù tiếp! 

119. Thư trả lời cư sĩ Dương Huệ Phương ở Độc Sơn (thư thứ tư) 

Hai lá thư nhận được trước sau ba ngày. Quý Châu đường xa, người quy 

y nên chọn vị nào chân thực tu trì; nếu là hạng lơ lửng ơ hờ và chẳng hiếu 

chẳng hiền đều chớ nên giới thiệu [quy y với Quang]. Đối với chuyện hương 

kính, có hay không đều được. Nếu gởi bằng bưu phiếu chỉ nên lấy một cắc 

làm hạn, năm cắc lần này quả thật là vô dụng! Nếu gởi kinh sách ra ngoại 

quốc thì một gói phải tốn hai đồng mới gởi được, nhưng đấy cũng là chuyện 

rất  nhỏ.  Vì  nếu  gởi  nhiều  có  thể  gởi  kèm  trong  rương  đựng  hàng  hóa,  chứ 

còn thỉnh thoảng gởi một gói thì chỉ có thể gởi riêng lẻ. 

Nói  đến  pháp  sư  Đức  Sâm  thì  Quang  chẳng  dám  phiền,  do  thầy  ấy 

thường  hay  bệnh,  lại  quá  bận  việc.  Nếu  bày  ra  chuyện  này,  ắt  thầy  ấy  sẽ 

nhọc nhằn thành bệnh. Quang nào dám để thầy ấy gánh lấy chuyện khổ này? 

So  ra,  thể  chất  thầy  ấy  còn  yếu  hơn  Quang  nữa.  Vì  thế,  chẳng  muốn  gây 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 177 of 274

phiền cho thầy ấy. Phàm ai quy y đều phải chú trọng kiêng giết, ăn chay, giữ 

vẹn luân thường, trọn hết bổn phận, đừng làm các điều ác, vâng làm các điều 

lành, hòng làm gương mẫu cho người chẳng tin tưởng Phật pháp, khiến cho 

hết  thảy  những  kẻ  không  tin  sẽ  tăng  trưởng  tín  tâm  thì  lợi  ích  ấy  rộng  lớn 

lắm! Mong hãy sáng suốt soi xét, Một Lá Thư Trả Lời Khắp là khai thị châu 

đáo nhất, hãy nên nói với mọi người thì sẽ chẳng uổng đời này và dịp gặp gỡ 

này vậy!  (Ngày mồng Bảy tháng Tám năm Dân Quốc 28 - 1939). 

120. Thư trả lời cư sĩ La Tỉnh Ngô (thư thứ nhất) 

Các hạ đã biết pháp môn Tịnh Độ, chỉ nên nhất chí tu trì, cần gì phải quy 

y?  Quang  với  các  hạ  làm  liên  hữu  là  được  rồi.  Cần  biết  người  học  Phật 

nguyện  khắp  mọi  người  đều  biết  Phật  pháp.  Dẫu  là  người  oán  thù  hết  sức 

sâu nặng [với mình] cũng nguyện cho người ấy mau thoát sanh tử. Đối với 

chuyện quy y thì chẳng dám tùy tiện. Kẻ nào dùng tâm khinh mạn đến cầu 

quy  y  Tam  Bảo  mà  chấp  nhận  thì  chính  là  tự  khinh  Phật  pháp,  mà  cũng 

chẳng  thể  làm  cho  kẻ  ấy  gieo  thiện  căn  sâu  xa  được!  Ở  đây,  do  tuân  theo 

nghĩa lý trụ trì pháp đạo nên khác với trường hợp trên; vì kẻ quy y bằng cái 

tâm khinh mạn ấy sẽ không cách nào sanh lòng thành kính cho được. 

Trong thế gian, học một tài, một nghề, nghề tầm thường nhất là cạo đầu, 

chữa chân, khi bái sư còn phải ba lần lạy, chín lần khấu đầu, huống là quy 

y Phật - Pháp - Tăng Tam Bảo để mong liễu sanh thoát tử, siêu phàm nhập 

thánh mà trọn chẳng chịu dùng một câu tự nhún mình. Nói xuông một câu 

nhún mình còn không chịu nói, chỉ dùng hai chữ  “cẩn thượng”  (kính trình) 

cho  xong  chuyện!  Quang  tuy  tầm  thường,  ngu  độn,  nào  dám  tự  khinh?  Vì 

thế, xin các hạ hãy chỉ dốc sức tu trì, không cần phải quy y nữa  (Ngày Mười 

 Sáu tháng Giêng) 

121. Thư trả lời cư sĩ La Tỉnh Ngô (thư thứ hai) 

Quang  đã  quên  chuyện  nói  trong  lá  thư  mùa  Xuân,  Quang  một  mực 

thẳng thắn. Hễ có ai gởi thư hỏi về Phật pháp, bất luận người ấy có thái độ 

cao ngạo như thế nào đều nói với người ấy. Chỉ có ai cầu quy y, nếu chẳng 

dùng lối nói tự nhún mình thì sẽ dùng lời mềm mỏng hoặc trình bày thẳng 

thừng chuyện người ấy không hợp lễ để từ chối! Trong lá thư tháng Giêng, 

chắc  là  ông  cũng  nói   “cẩn  thượng” ,  Quang  đã  nói  nguyên  do  rồi:  Chẳng 

dám tự khinh Phật pháp, cũng chẳng dám để người khác khinh pháp. Quy y 

chẳng phải là quy y một mình Quang, mà là quy y Phật - Pháp - Tăng Tam 

Bảo.  Nay  xem  thư  ông,  cũng  có  thể  nói  thành  khẩn  đến  tột  bậc,  nhưng  ở 

phần ký tên vẫn ghi là  “cẩn thượng”.  Nay do lòng Thành của ông bèn phá 

lệ! 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 178 of 274

Đặt  pháp  danh  cho  mẹ  ông   (pháp  danh  Đức  Thuần),  ông   (Huệ  Tu),  vợ  ông 

 (Huệ Thục), con ông  (Phước Thâm), pháp danh của mỗi người viết trong tờ giấy 

khác.  Ai  nấy  cần  phải  ăn  chay,  niệm  Phật,  cầu  sanh  Tây  Phương,  ngõ  hầu 

vĩnh viễn thoát khỏi biển khổ sanh tử, thường hưởng an lạc thanh tịnh. Hơn 

nữa, người tu Tịnh nghiệp cần phải giữ vẹn luân thường, trọn hết bổn phận, 

dứt  lòng  tà,  giữ  lòng  thành,  đừng  làm  các  điều  ác,  vâng  giữ  các  điều  lành, 

dùng  lòng  tín  nguyện  chân  thật  để  trì  danh  hiệu  Phật,  quyết  định  cầu  sanh 

thế  giới  Cực  Lạc.  Tự  hành  như  thế  mà  dạy  người  khác  cũng  như  thế.  Nếu 

làm được như thế thì người bệnh sẽ lành, kẻ yếu sẽ mạnh, kẻ ngu sẽ sáng dạ, 

mọi việc thuận lợi, nhà dù nghèo cũng chẳng đến nỗi mắc họa, cũng chẳng 

đến nỗi đói lạnh, vì chân thật tu trì ắt được Tam Bảo gia bị, chẳng để bị khốn 

khổ quá mức. 

Nhưng  cũng  chớ  nên  do  niệm  Phật  mà  lầm  lạc  mong  được  những  điều 

tốt lành quá phận. Đã có cái tâm ấy, không chừng sẽ đâm ra không tốt lành! 

Họa - phước trong thế gian dựa dẫm vào nhau. Nếu khéo hưởng phước thì 

phước ấy càng lớn. Nếu không, phước chưa thật sự được mà họa lớn đã xảy 

ra rồi. Mối họa ấy chẳng còn chỗ nào để giải trừ được. Như vậy là do phước 

mà mắc họa, họa ấy càng khốc liệt hơn! Hãy bảo vợ ông khéo dạy con cái từ 

khi con mới vừa hiểu biết thì chúng ắt thành hiền thiện. Nếu một mực nuông 

chiều từ bé, khiến nó quen thói kiêu ngạo thành tánh, dẫu có thiên tư tốt đẹp 

cũng  khó  thành  chánh  khí  được,  huống  là  những  đứa  tầm  thường  ư?  (Ngày 

 Hai Mươi Bốn tháng Bảy) 

Hãy đọc kỹ Văn Sao, chớ nên thường gởi thư đến. Quang già rồi, mục 

lực lẫn tinh thần đều chẳng đủ, chẳng thể thù tiếp được. 

122. Thư trả lời cư sĩ Ngô Tư Khiêm 

Nhận được thư, biết cái “đạo” mà ông đã nói từ trước đến nay đều là đạo 

của  tà  ma,  ngoại  đạo!  Từ  đấy  trở  đi,  đọc  các  kinh  Đại  Thừa  đều  là  những 

pháp môn cậy vào tự lực để liễu sanh tử. Pháp môn tuy cao sâu, huyền diệu, 

nhưng muốn nhờ vào đấy để liễu sanh tử thì lại chẳng biết cần phải trải qua 

bao  nhiêu  kiếp  số!  Nếu  ước  theo  Viên  Giáo  của  Đại  Thừa  để  luận,  địa  vị 

Ngũ Phẩm vẫn chưa thể đoạn được Kiến Hoặc, địa vị Sơ Tín mới đoạn được 

Kiến  Hoặc,  mới  có  thể  vĩnh  viễn  không  còn  sợ  tạo  ác  nghiệp,  đọa  ác  đạo! 

Nhưng cần phải tấn tu dần dần, đã chứng được Thất Tín thì mới liễu sanh tử. 

Sơ Tín thần thông đạo lực đã chẳng thể nghĩ bàn, nhưng vẫn phải đạt đến địa 

vị Thất Tín mới liễu sanh tử. Chuyện liễu sanh tử há dễ dàng ư? 

Ước theo Tạng Giáo của Tiểu Thừa để luận, đoạn Kiến Hoặc liền chứng 

Sơ  Quả,  tùy  ý  chẳng  còn  làm  chuyện  phạm  giới.  Nếu  chẳng  xuất  gia  cũng 

sẽ cưới vợ sanh con. Nếu dùng oai thế bức hiếp, bắt buộc họ phạm tà dâm, 

thà chịu bỏ mạng, quyết chẳng chịu phạm giới. Sơ Quả chỉ tiến chứ không 

lùi, nhưng người chưa chứng Sơ Quả thì không nhất định. Đời này tu trì cực 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 179 of 274

tốt, đời sau tạo đại ác nghiệp! Cũng có người nửa đời đầu thì tốt, nửa đời sau 

lại xấu xa. Sơ Quả còn phải bảy lần sanh lên trời, bảy lượt sanh trong nhân 

gian mới chứng được Tứ Quả. Tuổi thọ cõi trời thật dài, chẳng thể dùng năm 

tháng để luận. Cậy vào tự lực để liễu sanh tử khó khăn như thế đó! 

Pháp  môn  Niệm  Phật  chính  là  pháp  môn  đặc  biệt  trong  Phật  pháp. 

Nương  theo  Phật  từ  lực  có  thể  đới  nghiệp  vãng  sanh   (Ước  theo  cõi  này,  vẫn 

 chưa đoạn Hoặc nghiệp nên gọi là “đới nghiệp”. Nếu sanh về Tây Phương thì không có 

 nghiệp để được, chứ không phải là mang theo nghiệp đến Tây Phương).  Bất luận công 

phu sâu hay cạn, nếu đầy đủ lòng tin chân thành, nguyện thiết tha, chí thành 

xưng niệm, không một ai chẳng vãng sanh! Nếu là phàm phu muốn cậy tự 

lực để tu trì hết thảy pháp môn hòng liễu sanh tử thì khó lắm, khó như lên 

trời!  Ông  muốn  Quang  dạy  ông  sao  cho  viên  giác  diệu  tâm  của  ông  được 

khai ngộ thênh thang  (tâm ấy chính là tâm do đức Phật đã chứng), chân cảnh Tịch 

Quang thường được hiện tiền  (cảnh ấy chính là cảnh đức Phật ngự), bài nguyện 

văn của Tổ Liên Trì tuy có câu này, nhưng đừng sanh lòng si dại mong đạt 

được ngay! Nếu muốn đạt được ngay, ắt sẽ bị ma dựa phát cuồng, Phật cũng 

chẳng thể cứu được! Ví như trẻ nít vịn tường mà bước còn khó khỏi vấp té, 

nếu muốn bay lượn trên không, xem khắp bốn biển, há chẳng phải là nói mớ 

ư?  Chỉ  cầu  vãng  sanh,  liền  liễu  sanh  tử.  Nếu  muốn  ngộ  cái  tâm  này,  thấy 

được  cảnh  này,  vẫn  cần  phải  tu  dần  dần  thì  mới  ngộ  được  từng  phần,  thấy 

từng phần. Nếu [muốn] thấy trọn vẹn, ngộ trọn vẹn mà chưa thành Phật sẽ 

không  thể  được!  Ông  quá  thiếu  tự  lượng,  Quang  đã  nói  toạc  ra,  hãy  nên 

quyết chí chú trọng cầu sanh Tây Phương. Mong muốn vượt phận sẽ đâm ra 

trở thành cái gốc đọa lạc trong tà ma, ngoại đạo đấy! 

Xin  hãy  đọc  kỹ  Văn  Sao  thì  phương  pháp  tu  trì,  lợi  ích,  thói  tệ  sẽ  đều 

biết rõ, ở đây không viết đầy đủ. Niệm Phật thì thanh âm lớn hay nhỏ phải 

cho thích hợp, niệm nhanh hay chậm cho hợp lẽ. Nếu niệm lớn tiếng dữ dội 

như chạy giặc thì thoạt đầu tâm hỏa bốc lên, có thể bị thổ huyết, trở thành 

bệnh không chữa được! Cần phải niệm cho rõ ràng trong tâm, miệng niệm 

cho  rõ  ràng,  tai  nghe  cho  rõ  ràng.  Dẫu  niệm  thầm  cũng  phải  thường  nghe, 

vì hễ tâm vừa khởi niệm liền có tướng của tiếng. Tai chính mình nghe tiếng 

niệm  trong  tâm  của  chính  mình,  cố  nhiên  rõ  ràng  rành  rẽ.  Đừng  dấy  lên  ý 

niệm  xấu,  đâu  còn  có  cảm  giác  khó  chịu  “tâm  nóng  như  bị  lửa  bốc”  nữa! 

Trong khoảng tháng Chín, tháng Mười, [nếu] đường bưu điện thông suốt, sẽ 

gởi cho ông một gói Văn Sao Tục Biên. 

123. Thư trả lời cư sĩ Tôn Nghệ Dân 

Con em thông minh trong thế gian khi bước vào tuổi dậy thì, do cha, mẹ, 

anh hay thầy chẳng dạy rõ lợi - hại đến nỗi vì thủ dâm hoặc tà dâm mà mất 

mạng  đến  quá  nửa.  Dẫu  chẳng  chết  ngay  cũng  sẽ  thành  tàn  phế,  không  có 

thành  tựu  gì.  Ông  đã  bị  hại  sâu  xa,  hãy  thường  nên  giữ  lòng  nghiêm  cung 

kinh sợ, chớ để một niệm nghĩ tới nữ sắc. Hãy nỗ lực tu pháp môn Tịnh Độ, 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 180 of 274

lâu  ngày  chắc  sẽ  mạnh  khỏe.  Ông  đã  lấy  vợ  hay  chưa?  Nếu  chưa,  hãy  nên 

đợi  vài  năm  nữa  rồi  mới  lấy  vợ.  Nếu  đã  có  vợ  rồi  thì  hãy  nói  rõ  với  vợ, 

nhằm dưỡng thân thể, ở riêng phòng khác, coi nhau như khách, quyết chẳng 

coi nhau như vợ chồng. Đôi bên khuyên nhủ lẫn nhau, chớ móng tưởng một 

niệm nghĩ đến chuyện ăn nằm. Đợi đến khi thân thể hoàn toàn mạnh mẽ rồi, 

hoặc  mỗi  năm  chung  đụng  một  lần,  hoặc  mỗi  quý  (ba  tháng)  chung  đụng 

một lần. Nếu thường ân ái sẽ bị lại bệnh cũ. Hãy nên nói với hết thảy những 

kẻ  thiếu  niên  về  họa  hại  này  để  vun  bồi  phước  cho  chính  mình   (Những  đứa 

 chưa hiểu biết đừng nói chuyện này. Với đứa đã hiểu biết hãy nên cực lực nói về sự họa 

 hại).  

Đối với pháp tắc tu trì thì Văn Sao là sách trọng yếu cho kẻ sơ cơ nhập 

đạo,  chẳng  thể  không  xem.  Người  niệm  Phật  khi  tịnh  tọa  cũng  phải  niệm 

Phật, chứ không như ngoại đạo chỉ tịnh tọa mà thôi. Niệm Phật đi - đứng - 

nằm - ngồi đều có thể niệm được. Khi đi, niệm ra tiếng hay niệm thầm tùy 

ý. Khi nằm, hãy nên niệm thầm trong tâm, đừng nên niệm ra tiếng. Lúc ngồi 

chớ nên lần chuỗi, lần chuỗi thì tinh thần chẳng định được, lâu ngày sẽ mắc 

bệnh. Khi nằm cũng thế. Bất luận đi - đứng - nằm - ngồi, niệm ra tiếng hay 

niệm thầm, đều phải từng câu từng chữ nơi tâm nơi miệng niệm cho rõ ràng, 

tai nghe cho rõ ràng. Niệm thầm chẳng mở miệng thì trong tâm vẫn có tiếng, 

tai của chính mình nghe tiếng trong tâm của chính mình, chẳng khác gì mở 

miệng niệm ra tiếng rõ ràng. Đấy là diệu pháp niệm Phật thiết yếu nhất, lại 

chẳng tốn sức! 

Trong kinh Lăng Nghiêm, Đại Thế Chí Bồ Tát nói:  “Nhiếp trọn sáu căn, 

 tịnh niệm tiếp nối, đắc Tam-ma-địa, ấy là bậc nhất”.  Tai nghe được rõ ràng 

thì  sáu  căn  đều  nhiếp  không  còn  sót.  Niệm  như  thế  gọi  là  tịnh  niệm.  Nếu 

thường liên tục tịnh niệm thì sẽ đạt được Niệm Phật tam-muội. Xin hãy nỗ 

lực hành theo, chắc chắn có thể thoát khỏi cõi Ngũ Trược này, lên được cõi 

sen chín phẩm kia. Phàm thấy hết thảy nữ nhân đều tưởng như mẹ, chị, em 

gái, con gái, ngay cả với vợ mình cũng nên tưởng như thế thì con ma dâm 

dục  không  làm  gì  được  ông!  Niệm  Phật  cầu  sanh  Tây  Phương  dùng  lòng 

tin  chân  thành,  nguyện  thiết  tha  để  dẫn  đường,  lấy  chí  thành  trì  niệm  làm 

chuyện tu hành chánh yếu; đừng nên cầu khai ngộ, minh tâm kiến tánh, khán 

câu “người niệm Phật là ai?” Đấy là công phu của người tham Thiền! Dù có 

minh tâm kiến tánh mà Kiến Hoặc, Tư Hoặc chưa đoạn, vẫn trọn chẳng có 

phần liễu sanh tử! Huống kẻ chưa đạt đến địa vị minh tâm kiến tánh ư? Đấy 

chính là những kẻ cậy vào tự lực để liễu sanh tử. 

Niệm Phật là pháp môn cậy vào Phật lực để liễu sanh tử. Nếu khán câu 

 “người niệm Phật là ai?”  chắc chắn không có lòng tin chân thành, nguyện 

thiết tha, do chưa đoạn Hoặc sẽ chẳng thể cậy vào tự lực để liễu sanh tử; do 

không  có  lòng  tin  chân  thành  nguyện  thiết  tha  nên  chẳng  thể  cậy  vào  Phật 

lực để liễu sanh tử. Cầu thăng hóa đọa, biến khéo thành vụng, rất nhiều kẻ si 

đều tưởng đấy là cao siêu, huyền diệu; đáng thương quá sức! Nay đặt pháp 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 181 of 274

danh cho ông là Huệ Tịnh, nghĩa là dùng pháp môn Tịnh Độ đã được nói từ 

trí  huệ  của  Phật  để  tu  tập,  hòng  quyết  định  được  vãng  sanh  Tịnh  Độ   (Ngày 

 mồng Bảy tháng Tám năm Dân Quốc 28 - 1939). 

124. Thư trả lời cư sĩ Chương Dĩ Thuyên (thư thứ nhất) 

Nay đặt pháp danh cho ông là Huệ Toàn, y theo trí huệ của Phật mà tu 

Tịnh  nghiệp  chính  là  Huệ  Toàn.  Đã  tự  có  thể  cân  nhắc184  được  pháp  môn 

nào phải nên tu, lại còn có thể cân nhắc cho hết thảy mọi người mà nói ra 

pháp khế lý khế cơ nhất này. Hết thảy chúng sanh đều là cha mẹ trong quá 

khứ, là chư Phật trong vị lai. Há có nên nói “cha bảo ăn thịt mà chẳng tuân 

lời  là  bất  hiếu”  ư?  Lỡ  mai  kia  cha  ông  phát  cuồng,  bảo  ông  rằng:  “Cha 

thương con lắm. Con hãy nên cắt thịt nơi thân cha để ăn thì lòng cha mới hết 

sức  vui  vẻ.  Nếu  con  chẳng  cắt  thịt  cha  để  ăn  tức  là  bất  hiếu!  Kẻ  bất  hiếu 

thiên địa quỷ thần đều tru lục! Nếu con ăn thịt cha tức là đại hiếu, tôn kính 

cha  mẹ,  thiên  địa  quỷ  thần  sẽ  vĩnh  viễn  che  chở,  khiến  cho  con  vĩnh  viễn 

hưởng tốt lành”. Ông có chịu vâng lệnh ấy hay chăng? Ông nghĩ “cha bảo 

ăn thịt mà chẳng tuân lời thì là bất hiếu”, còn bảo là “mắc tội lớn”, tức là ăn 

nói mù quáng thiếu hiểu biết! 

Chỉ nên đem ý ấy để uyển chuyển khuyên dụ, chớ nên chống đối quyết 

liệt.  Lại  còn  phải  khuyên  cha  mẹ  ông  ăn  chay  trường  để  đời  đời  kiếp  kiếp 

khỏi phải thường chịu sát báo! Làm được như thế mới là chân hiếu. Người 

đời dùng thịt để tỏ lòng hiếu, chính là hành vi của kẻ vô tri! Đã quy y Phật, 

sao còn coi những tình ý mê muội của thế tục là đúng? Ông Hoàng Sơn Cốc 

đời Tống có thơ khuyên kiêng sát sanh ăn thịt như sau: 

 Ngã nhục, chúng sanh nhục, 

 Danh thù, thể bất thù, 

 Bổn thị nhất chủng tánh, 

 Chỉ vị biệt hình khu, 

 Khổ não tùng tha thụ, 

 Phì cam vi ngã nhu, 

 Mạc giao Diêm quân đoán, 

 Tự sủy ứng hà như? 

(Thịt ta, thịt chúng sanh, 

Danh khác, thể nào khác, 

Vốn cùng một chủng tánh, 

Chỉ sai biệt hình hài, 

Khổ não chúng cam chịu, 

Ngọt béo ta hưởng riêng, 

Đừng đợi Diêm Vương xử, 

184  Chữ  Thuyên  (銓)  trong  tên  ông  Chương  Dĩ  Thuyên  có  hai  nghĩa:  Cân  nhắc  và  chọn  lựa  kẻ 

hiền để bổ làm quan. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 182 of 274

Tự suy ắt biết mà!) 

Xin hãy đưa thư tôi cho cha ông đọc. Nếu cha ông chịu nghe theo lời tôi 

thì thật là công đức chẳng thể nghĩ bàn. Nếu cụ vẫn muốn ăn thịt thì chỉ nên 

nấu  nướng  đôi  chút  để  cụ  khỏi  quá  thèm,  đừng  tận  sức  cung  cấp  kẻo  tạo 

thêm  sát  báo  cho  cha  ông.  Lại  chỉ  nên  mua  những  loại  sẵn  có  ngoài  chợ, 

đừng  giết  trong  nhà.  Sát  sanh  trong  nhà,  nhà  sẽ  biến  thành  nơi  giết  chóc, 

không gì kém tốt lành bằng! 

125 Thư trả lời cư sĩ Chương Dĩ Thuyên (thư thứ hai) 

Nhận  được  thư  đầy  đủ.  Ở  nhà  rảnh  rỗi  thì  hãy  nên  sốt  sắng  đem  pháp 

môn Tịnh Độ giảng nói cho song thân để họ sanh lòng chánh tín hòng được 

vãng sanh thì công đức lớn lắm. Tuy đọc kinh điển Đại Thừa, vẫn phải lấy 

Niệm  Phật  làm  chánh  hạnh.  Nếu  một  dạ  nghiên  cứu  ý  nghĩa  của  kinh,  vứt 

niệm Phật ra sau ót thì có thể trở thành gần giống như một bậc đại thông gia, 

chứ siêu phàm nhập thánh ngay trong đời này e rằng sẽ nhường cho ngu phu 

ngu phụ, còn chính mình trọn chẳng có phần đâu! Cần biết rằng: Pháp môn 

Niệm Phật là pháp môn đặc biệt trong Giáo; trừ pháp này ra, đừng nói phàm 

phu chẳng thể liễu ngay trong đời này, ngay cả bậc thánh nhân đã chứng Sơ 

Quả,  Nhị  Quả  cũng  chẳng  thể  liễu  trong  đời  này  được!  Tâm  đừng  chuộng 

cao, cho rằng “hiểu rõ ý nghĩa kinh Phật sẽ được đại lợi ích”. Nếu nghĩ như 

vậy, sẽ chẳng khác gì kẻ giữ sổ sách nơi tiệm buôn! Tuy nói có mấy ngàn, 

mấy vạn, mấy chục vạn qua tay ta lo liệu, nhưng rốt cuộc đâu phải của chính 

mình,  tới  khi  xong  chuyện,  chính  mình  chỉ  được  chút  phần  tiền  lương  mà 

thôi!  Quang  già  rồi,  mục  lực  lẫn  tinh  thần  đều  chẳng  đủ!  Từ  nay  đừng  gởi 

thư đến nữa! Có ai muốn quy y, hãy bảo họ quy y với vị Tăng nơi ấy, hoặc 

[quy y với] vị nào dựng cao tràng pháp. Còn như Quang, quả thật chẳng có 

mục lực lẫn tinh thần để thù tiếp! Pháp danh của ba người ghi trong tờ giấy 

khác.  [Gởi  kèm  cho  họ]  Một  Lá  Thư  Trả  Lời  Khắp  để  làm  khai  thị   (Ngày 

 mồng Hai tháng Hai năm Dân Quốc 28 - 1939) 

126. Thư trả lời cư sĩ Chương Dĩ Thuyên (thư thứ ba) 

Những loài thú dữ, rắn độc, châu chấu đều do tâm con người hung ác mà 

chúng gây tổn thương cho con người. Nếu hướng về chúng nó niệm Phật và 

dạy hết thảy mọi người ai nấy đều niệm Phật thì chúng nó sẽ tự bỏ đi, há nào 

phải là giết chúng mà có thể trừ hại cho dân hay sao? Đấy chính là dẫn dắt 

người  khác  tạo  nghiệp,  đời  đời  kiếp  kiếp  phải  chịu  sát  báo.  Ông  học  Phật 

kiêng giết mà thốt ra lời lẽ đáng ghét nhất ấy! Nếu chẳng sám hối, ắt sẽ bị 

trời quở  (Ông Long Tử Tu làm Tri Huyện một huyện nọ tại Giang Bắc. Dân chúng do bị 

 nạn châu chấu bèn mời quan đi xét nghiệm. Tới một chỗ, lấy chân giẫm xuống, hơi bị lún 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 183 of 274

 chân, hỏi châu chấu ở chỗ nào. Dân chúng thưa: “Nó ở ngay dưới chân”. Có chỗ [châu 

 chấu đậu] dầy mấy tấc, rộng mấy dặm, dài mười mấy dặm, vẫn chưa mọc cánh. Hễ mọc 

 cánh liền bay lên, che rợp cả mặt trời. Ông hết sức kinh hãi, chẳng dám nói một câu nào, 

 bèn lạy trời đất, xin cứu mạng cho dân. Chưa đầy hai ba tiếng đồng hồ, đột nhiên trời 

 nổi sấm mưa to, châu chấu bị mưa diệt sạch. Đấy chính là chuyện đại cảm ứng do không 

 thể làm cách nào bèn cầu trời diệt châu chấu vậy. Nếu ông ra lệnh đốt hay chôn vùi để 

 giết  [châu  chấu]  thì  thử  hỏi  có  được  mạnh  mẽ  như  vậy  hay  không?)  Một đứa bé gái 

mua một cái đập ruồi, hễ thấy ruồi bèn đập, chưa được bao lâu cả nhà đều bị 

ruồi bò đầy. Bà nội bèn mở toang cửa ra vào, cửa sổ, niệm Phật cầu ruồi bỏ 

đi, ruồi bèn bỏ đi hết. Do đứa bé gái ấy còn có thiện căn, bởi chuyện ấy bèn 

dứt sát nghiệp. Nếu không, ngày ngày sát sanh, chính mình cũng bị yểu thọ 

theo. 

Cũng đừng học theo Tôn Thúc Ngao185, thử hỏi ai có được lòng tốt ấy? 

Không có tấm lòng tốt ấy sẽ tự tạo sát nghiệp, dạy hết thảy mọi người tạo sát 

nghiệp!  Hơn  nữa,  rắn  hai  đầu  là  con  vật  lạ  hiếm  thấy,  cho  nên  Thúc  Ngao 

giết đi rồi chôn. Mãnh thú, rắn độc, châu chấu, không phải là những con vật 

cứ  giết  đi  là  có  thể  ngăn  ngừa  được!  Mọi  người  chỉ  nên  cùng  phát  tâm  từ 

thiện, cùng niệm Phật hiệu, ắt chúng sẽ lánh xa. Sao ông không thấy trong 

phẩm Phổ Môn [đã dạy]:  “Nhược ác thú vi nhiễu, lợi nha trảo khả bố, niệm 

 bỉ Quán Âm lực, tật tẩu vô biên phương. Ngoan xà cập phúc yết, khí độc yên 

 hỏa  nhiên,  niệm  bỉ  Quán  Âm  lực,  tầm  thanh  tự  hồi  khứ”   (Nếu  ác  thú  vây 

quanh, nanh vuốt nhọn đáng sợ, do sức niệm Quán Âm, bỏ chạy không tăm 

tích. Rắn độc cùng bò cạp, phun độc như khói lửa, do sức niệm Quán Âm, 

nghe tiếng tự rút lui) vậy? Do ông chẳng biết thời thế, thốt ra lời ác cực nặng 

tự hãm, hãm người. Nếu chẳng nói toạc ra với ông, thì nẻo trước toàn là oán 

gia!  Há  có  nên  nói  xằng  ư?  Pháp  danh  của  tám  người  quy  y  tùy  theo  mỗi 

người mà tự nhận lãnh. 

[Pháp  hội  Hộ  Quốc  Tức  Tai]  ở  Thượng  Hải  là  đả  thất  chứ  không  phải 

giảng  kinh,  tức  là  buổi  chiều  bèn  khai  thị  hơn  một  tiếng,  chớ  nên  tới,  vì 

người đông quá, đâm ra sẽ uổng công mệt nhọc. Quang nhất loạt chẳng tiếp 

khách, chẳng nói chuyện riêng với ai một câu nào; cũng chẳng nhận thức ăn, 

tiền tài. Có như thế mới duy trì được. Nếu không, chắc chắn sẽ mệt đến chết. 

Chương  trình  ấy  đã  định,  muôn  phần  chẳng  tiện  [sửa  đổi].  Mong  hãy  sáng 

suốt soi xét. Pháp danh của hai vị viết trong tờ giấy khác. Trong xưởng chịu 

đề xướng ăn chay niệm Phật, chắc chắn công việc sẽ phát đạt, mà cũng có 

thể hướng dẫn những người cùng nghề. Con người ưa điều lành ai mà chẳng 

giống như ta. Không có ai đề xướng thì không cách gì phát khởi được! Khai 

185 Tôn Thúc Ngao là một danh tướng nước Sở thời Xuân Thu, người huyện Kỳ Tư (nay là huyện 

Hoài Tân, tỉnh Hà Nam), khéo dùng thủy binh, làm đến chức Lệnh Doãn. Ông cả đời liêm khiết, 

khi  mất  nghèo  đến  nỗi  không  có  hòm  để  chôn,  người  làng  phải  quyên  tiền  để  giúp  vợ  con  ông 

khâm liệm. Thuở nhỏ, khi lên mười tuổi, ông ra ngoài chơi, đột nhiên thấy một con rắn hai đầu. 

Trước đó, ông từng nghe nói “ai trông thấy con rắn hai đầu sau ba ngày sẽ chết”. Tôn Thúc Ngao 

nghĩ mình sẽ chết, động lòng từ bi, sợ người khác trông thấy con rắn ấy cũng phải chết như mình, 

bèn đập chết rắn, đem chôn kín. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 184 of 274

Thị  Lục  ước  chừng  cuối  tháng  sẽ  gởi  tới.  Vô  ý  mà  niệm  Quán  Âm  tức  là 

duyên  thường  niệm  trong  đời  trước  đã  chín.  Pháp  môn  Tịnh  Độ  chính  là 

pháp môn đặc biệt trong Phật pháp. Sanh lòng tin tu trì bèn có thể siêu phàm 

nhập  thánh  ngay  trong  đời  này,  người  không  biết  đến  hoặc  biết  đến  mà 

chẳng tu chẳng đáng buồn lắm hay sao? 

127. Thư trả lời cư sĩ Từ Chí Nhất 

Hôm qua nhận được thư, biết con là thiếu niên phát tâm tu Tịnh nghiệp, 

khôn ngăn vui mừng, hâm mộ! Muốn trả lời thư trong ngày hôm qua, nhưng 

vì  có  khách  nên  chưa  rảnh  rỗi.  Nay  gởi  cho  con  một  cuốn  Tịnh  Độ  Ngũ 

Kinh, đây là căn bản của pháp môn Tịnh Độ. Đọc kỹ hai bài tựa trước - sau 

của  Quang  sẽ  tự  biết  được  ý  nghĩa  chánh  yếu.  Tịnh  Độ  Thập  Yếu,  một  bộ 

năm cuốn, đây chính là những trước thuật thiết yếu nhất của cổ nhân nhằm 

giảng  rõ  Tịnh  Độ,  trong  bài  tựa  đã  nói  tường  tận.  Một  bộ  Tịnh  Độ  Thánh 

Hiền Lục, đây là sự tích vãng sanh xưa - nay. Một cuốn Gia Ngôn Lục, một 

cuốn Liễu Phàm Tứ Huấn, đây là những sách hết thảy mọi người nên thường 

đọc.  Một  cuốn  Sức  Chung  Tân  Lương,  một  cuốn  Cứu  Kiếp  Biên,  một  bộ 

Lịch Sử Thống Kỷ; sách này có bảng phân loại. Nếu tra cứu những chuyện 

hiếu và bất hiếu thì tra cứu trong bảng phân loại ở đầu quyển sẽ thấy được 

những  chuyện  hiếu  và  bất  hiếu  trong  cả  bộ  sách.  Một  bộ  An  Sĩ  Toàn  Thư, 

sách Tây Quy Trực Chỉ cũng nằm trong ấy. Nếu [các sách định gởi cho con 

trên đây, đem] chia làm hai gói mà [vẫn] chưa đủ thì sẽ bỏ thêm Kỹ Lộ Chỉ 

Quy và Vật Do Như Thử vào. Nếu đủ rồi sẽ không thêm. 

Mong  con  hãy  cung  kính  đọc  kỹ  Ngũ  Kinh,  Thập  Yếu  thì  sẽ  biết  rõ 

duyên  do  của  pháp  môn  Tịnh  Độ.  Các  pháp  môn  được  giảng  trong  cả  một 

đời đức Phật đều cậy vào tự lực để tu trì, đoạn Hoặc, chứng Chân, hòng liễu 

sanh tử, khó khăn còn hơn lên trời! Nếu do Tín - Nguyện niệm Phật cầu sanh 

Tây  Phương  thì  vạn  người  tu,  vạn  người  về,  nhưng  cần  phải  giữ  vẹn  luân 

thường,  trọn  hết  bổn  phận,  dứt  lòng  tà,  giữ  lòng  thành,  đừng  làm  các  điều 

ác, vâng giữ các điều lành, ăn chay, niệm Phật, cầu sanh Tây Phương. Dùng 

những điều này để tự hành, lại còn dùng những điều này để dạy người, khiến 

cho khắp hết thảy mọi người cùng tu Tịnh nghiệp, cùng sanh Tịnh Độ. 

Tuổi  con  còn  thơ  ấu,  phải  cực  lực  chú  ý  giữ  gìn  thân  thể!  Hãy  đọc  kỹ 

sách  Dục  Hải  Hồi  Cuồng  trong  bộ  An  Sĩ  Toàn  Thư  và  Thọ  Khang  Bảo 

Giám. Có nhiều thiếu niên ý niệm tình dục dấy lên rồi bèn thủ dâm; chuyện 

ấy khiến thân thể bị tổn thương tột cùng, chớ nên phạm! Hễ phạm sẽ tàn hại 

thân thể, nhơ bẩn tự tâm, khiến cho thân thể hữu dụng bị chết yểu hoặc trở 

thành phế nhân yếu ớt không làm nên cơm cháo gì! Lại còn phải hằng ngày 

phản tỉnh, suy xét tội lỗi nơi thân, nơi tâm, ngõ hầu chẳng đến nỗi tự mình 

tàn hại. Nếu không, cha mẹ không nói, sư trưởng chẳng nói, bạn bè đàn đúm 

xúi  giục  nhau  tạo  thành  thói  ác  ấy;  chuyện  này  nguy  ngập  còn  hơn  đi  vào 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 185 of 274

vực sâu, bước trên băng mỏng đấy! 

Tăng  Tử  có  tư  cách  đại  hiền  mà  đến  lúc  sắp  chết  mới  nói:   “Kinh  Thi 

 chép: ‘Dè dặt kinh sợ, như vào vực sâu, như đi trên băng mỏng’. Từ nay trở 

 đi, ta biết đã thoát”.  Chưa đến lúc sắp chết thì vẫn thường kinh sợ, nay ta 

sắp  chết  mới  biết  mình  không  bị  hãm  [trong  tội  lỗi].  Cừ  Bá  Ngọc  năm  hai 

mươi  tuổi  biết  mười  chín  năm  trước  sai  trái;  đến  tuổi  năm  mươi,  biết  bốn 

mươi  chín  năm  trước  đều  sai.  Khổng  Tử  vào  tuổi  bảy  mươi  còn  muốn  trời 

cho  sống  thêm  vài  năm  hoặc  dăm  mười  năm  nữa  để  học  kinh  Dịch  hòng 

tránh  lỗi  lớn.  Cách  thánh  hiền  gìn  giữ,  trưởng  dưỡng  sự  phản  tỉnh,  suy  xét 

như  vậy  chính  là  nền  tảng  để  học  Phật  liễu  sanh  tử.  Những  điều  khác  đã 

được nói tường tận trong Văn Sao và các sách khác, cho nên không viết cặn 

kẽ! 

Con tên là Giám Chương186, lại còn có trí huệ chân chánh thì không gì 

chẳng  hợp  với  Phật,  thánh,  không  gì  chẳng  thuận  với  pháp  thế  tục.  Người 

đời nay hễ hơi thông minh bèn cuồng vọng, đấy đều là vì chẳng biết nghĩa 

 “vì việc học mà [đạo đức] ngày càng tăng thêm, vì đạo mà [thói hư] ngày 

 càng tổn giảm”. “Vì việc học mà [đạo  đức] ngày càng tăng thêm”  chính là 

lấy  đạo  đức  của  thánh  hiền  chất  chứa  trong  thân  tâm  ta.  “Vì  đạo  mà  [thói 

 hư] ngày càng tổn giảm”  là từ đấy phản tỉnh, suy xét nghiêm ngặt, sao cho 

khởi tâm động niệm trọn chẳng phạm tội lỗi gì! Nếu không, dẫu là bậc văn 

tài  lỗi  lạc  vẫn  chẳng  thể  vì  việc  học,  huống  hồ  vì  đạo!  Hiện  nay  thời  cuộc 

nguy hiểm, hãy nên khuyên hết thảy già - trẻ - trai - gái hằng ngày thường 

kiền thành niệm thánh hiệu Quán Thế Âm như một kế sách bậc thượng để 

cầu hòa bình, giữ gìn thân mạng. Trừ cách này ra, không tìm được cách nào 

khác đâu! Quang già rồi, mục lực lẫn tinh thần đều chẳng đủ, từ rày chỉ nên 

xem các sách như Văn Sao v.v… đừng gởi thư đến nữa, do không có sức để 

thù tiếp vậy! 

Trước đây, thầy đã gởi pháp danh, kinh sách [cho con]. Thư lần này gởi 

đến, con chỉ ghi là  “cẩn bẩm”  (kính thưa), không khỏi quá ngạo mạn! Pháp 

Niệm Phật tùy theo cơ nghi, chớ nên chấp chặt. Nhưng trong hết thảy pháp, 

chọn  lấy  một  pháp  quan  trọng  nhất  thì  không  chi  bằng  “lắng  tai  nghe  kỹ”: 

Niệm  từ  tâm  khởi,  tiếng  từ  miệng  phát  ra,  âm  thanh  lọt  vào  tai;  đi,  đứng, 

nằm, ngồi đều niệm như thế, nghe như thế. Niệm lớn tiếng, nhỏ tiếng, niệm 

thầm trong tâm, đều nghe như thế. Khi niệm thầm, trong tâm vẫn có tướng 

của tiếng, chứ không phải là không có tiếng. Đại Thế Chí Niệm Phật Viên 

Thông Chương có câu:  “Nhiếp trọn sáu căn, tịnh niệm tiếp nối, đắc tam-ma-

 địa,  ấy  là  bậc  nhất” .  Khi  niệm  Phật  có  thể  lắng  tai  nghe  kỹ  chính  là  cách 

nhiếp trọn sáu căn. Bởi lẽ, tâm niệm thuộc về Ý Căn, miệng niệm thuộc về 

Thiệt  Căn,  tai  nghe  thì  mắt  chẳng  nhìn  chi  khác,  mũi  chẳng  ngửi  gì  khác, 

thân  chẳng  buông  lung,  biếng  nhác.  Vì  thế  gọi  là   “nhiếp  trọn  sáu  căn”.  

Nhiếp trọn sáu căn để niệm thì tạp niệm dần dần dứt, cho đến không còn, vì 

186 Giám Chương có nghĩa là soi xét, thấy biết rõ ràng, rạng rỡ. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 186 of 274

thế gọi là  “tịnh niệm”.  

Thường  giữ  cho  tịnh  niệm  liên  tục  chẳng  gián  đoạn  sẽ  đạt  được  Niệm 

Phật tam-muội. Tam Ma Địa chính là tên khác của tam-muội. Chúng ta tùy 

phần tùy sức niệm, tuy chưa thể đạt ngay được tam-muội, nhưng sẽ gần với 

tam-muội. Chớ nên nghĩ là dễ dàng rồi muốn mau đạt, kẻo sẽ dấy lên các ma 

sự! Người đắc Niệm Phật tam-muội thì trong đời này đã dự vào địa vị thánh 

nhân.  Vì  thế,  hãy  nên  tự  lượng!  Pháp  Tùy  Tức187  chính  là  pháp  thứ  chín 

được  nói  trong  môn  Thử  Sanh  Tha  Sanh  Thập  Niệm  Nhất  Niệm  (đời  này, 

đời khác, mười niệm, một niệm) của cuốn Bảo Vương Tam Muội Luận, tức 

cuốn thứ năm của bộ Tịnh Độ Thập Yếu, xem [sách ấy] sẽ tự biết. Vì thế, 

chẳng  cần  phải  nói  nhiều.  Mong  hãy  sáng  suốt  soi  xét.  Đang  trong  lúc  đại 

kiếp đối đầu, quốc gia lẫn thân mạng mất - còn chẳng chắc này, cố nhiên hãy 

nên nhất tâm niệm Phật, niệm Quán Âm để cầu hòa bình. Đừng nên hờ hững 

cầu tri giải mở mang để mong trở thành bậc thông gia vậy! 

128. Thư trả lời cư sĩ Vương Hải Tuyền 

Phàm là người quy y, ắt phải chí thành, khẩn thiết tu trì pháp môn Tịnh 

Độ. Nếu vẫn dùng những công phu luyện đan, vận khí v.v… của ngoại đạo 

sẽ  trở  thành  tà  -  chánh  chẳng  phân,  hoặc  đến  nỗi  coi  tà  là  chánh,  tưởng 

chánh là tà! Ngàn vạn phần chớ để cho hạng người ấy trà trộn. Nếu trước kia 

đã  từng  học  pháp  ngoại  đạo,  sau  biết  đấy  không  phải  là  chánh  đạo,  hoàn 

toàn  vứt  bỏ,  tách  rời  khỏi  cách  tu  của  bọn  chúng  thì  được!  Nếu  không, 

chẳng thể được! Lại có những kẻ tin vào cầu cơ, hạng người ấy cũng đừng 

nên cho quy y. Vì cầu cơ phần nhiều là linh quỷ mạo danh tiên, Phật. Linh 

quỷ  thượng  đẳng  tuy  chẳng  biết  lý  sâu  nhưng  vẫn  chưa  đến  nỗi  khiến  cho 

[người cầu cơ] bị lầm lẫn. Linh quỷ hạ đẳng chắc sẽ đến nỗi làm hỏng đại sự 

của  người  khác.  Người  niệm  Phật  ngàn  vạn  phần  chẳng  được  kết  giao  với 

những kẻ ấy! 

Nay đặt pháp danh cho những người quy y, xin hãy chép ra, giao cho họ. 

Xin hãy bảo họ: Cần phải giữ vẹn luân thường, trọn hết bổn phận, dứt lòng 

tà,  giữ  lòng  thành,  đừng  làm  các  điều  ác,  vâng  giữ  các  điều  lành,  giữ  tấm 

lòng  tốt,  nói  lời  lành,  làm  chuyện  tốt,  sanh  lòng  tin  chân  thật,  phát  nguyện 

thiết tha, ăn chay, niệm Phật cầu sanh Tây Phương. Dùng những điều ấy để 

tự  hành,  lại  dùng  những  điều  ấy  để  dạy  người  thì  mới  chẳng  phụ  hai  chữ 

“quy y”. Nếu không, sẽ hữu danh vô thật, trọn chẳng được lợi ích gì, lại còn 

phạm tội lỗi khinh pháp, mạn pháp! 

187 Pháp Tùy Tức được luận Bảo Vương Tam Muội (do ngài Phi Tích soạn vào đời Đường) nói 

tới ở đây, vốn xuất phát từ kinh Bi Hoa, do ngài Mật Tô (tiền thân của A Súc Bệ Phật khi còn tu 

nhân) chế ra. Theo đó, thay vì lấy xâu chuỗi để niệm Phật, hành nhân dùng hơi thở thay cho xâu 

chuỗi. Hễ thở ra bèn niệm Phật một câu, hít vô bèn niệm Phật một câu. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 187 of 274

Muốn tiêu trừ kiếp nạn mênh mông này thì phải dạy hết thảy già - trẻ - 

trai  -  gái  cùng  niệm  “Nam-mô  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát”.  Sức  của  bốn  mươi 

mấy người làm sao địch nổi ác nghiệp trong đời trước hay trong đời này của 

trăm ngàn vạn người? Nay gởi cho ông Khuyến Niệm Quán Âm Văn và Một 

Lá Thư Trả Lời Khắp. Xin hãy đưa cho những người quy y xem. 

129. Thư trả lời cư sĩ Châu Thiện Xương (thư thứ nhất) 

Trần  Vĩnh  Dự  gởi  thư  đến  cho  biết  ông  côi  cút  từ  bé.  Gần  đây,  do  mẹ 

qua đời, cảm nhận xác thân lẫn cõi đời vô thường, muốn báo ân cha mẹ bèn 

ăn chay niệm Phật. Đấy có thể gọi là “đã hiểu được đạo hiếu!” Đạo hiếu do 

người đời thường thực hành đều tăng thêm tội lỗi cho cha mẹ   ([cha mẹ còn] 

 sống  thì  sát  sanh  để  phụng  dưỡng,  nếu  mất  thì  sát  sanh  để  cúng  tế  và  đãi  đằng  những 

 người  đến  phúng  điếu.  Chỉ  mong  sướng  tai,  khoái  mắt,  ngon  miệng,  vừa  bụng  người 

 khác, chẳng tính đến chuyện gây phiền cho cha mẹ gánh tội nơi chín suối188, chẳng đáng 

 buồn sao?) Kẻ phàm tục coi làm vậy là hiếu, chứ thật ra là lòng hiếu theo kiểu 

đại bất hiếu! Hiếu kiểu đó đối với chính mình lẫn cha mẹ đều vô ích, chỉ đổi 

lấy lời khen ngợi xuông của tục nhân vô tri mà thôi! Nhưng ông vẫn còn có 

bà  nội  và  bà  nội  kế,  hãy  nên  khuyên  họ  đều  cùng  ăn  chay  niệm  Phật  cầu 

sanh  Tây  Phương  thì  mới  có  ích.  Nếu  đợi  họ  chết  rồi  mới  sẽ  vì  họ  niệm 

Phật, sao bằng thừa dịp này khuyên họ tự niệm? Lại còn đem công đức niệm 

Phật của ông để hồi hướng cho họ, mong họ tiêu trừ túc nghiệp, tăng trưởng 

thiện căn, còn sống thì khỏe mạnh, yên vui, mất liền cao đăng cõi sen; đấy là 

lợi ích chân thật! 

Ông đã phát tâm quy y, nay đặt pháp danh cho ông là Huệ Xương; nghĩa 

là dùng trí huệ để làm cho pháp môn Tịnh Độ được hưng thịnh, rạng rỡ, tự 

lợi, lợi người, cùng sanh về Tây Phương. Người niệm Phật ắt phải giữ vẹn 

luân  thường,  trọn  hết  bổn  phận,  dứt  lòng  tà,  giữ  lòng  thành,  đừng  làm  các 

điều ác, vâng giữ các điều lành, giữ tấm lòng tốt, nói lời lành, làm chuyện 

tốt,  sanh  lòng  tin,  phát  nguyện  trì  danh  hiệu  Phật  cầu  sanh  Tây  Phương. 

Dùng những điều này để tự hành, lại còn đem những điều ấy dạy cho người 

khác.  Phàm  những  ai  qua  lại  với  ta  đều  nên  đem  những  điều  này  giáo  hóa 

họ, nhất là hãy nên khuyên vợ ông tu trì. 

Thế  đạo  hiện  thời  nguy  hiểm  muôn  bề.  Người  thường  niệm  Phật  cố 

nhiên  chẳng  đến  nỗi  không  tìm  được  lối  thoát  trong  cảnh  nguy  hiểm.  Hơn 

188 Chín suối (Cửu tuyền): Theo quan niệm thời cổ, Cửu là con số lớn nhất trong những con số 

căn bản, nên chữ Cửu thường được dùng để hình dung sự nhiều, lớn, cùng cực. Chẳng hạn trong 

bộ Tố Vấn có câu:   “Thiên địa chi chí số, thỉ vu nhất, chung vu cửu yên”  (Con số tột cùng của 

trời đất, khởi đầu bằng một, kết thúc bằng chín). Do đào sâu xuống đất thường thấy mạch nước 

ngầm nên người xưa tin tưởng dưới mặt đất là những dòng suối chảy ngầm, nên họ gọi chốn sâu 

thẳm  dưới  đất  là  “cửu  tuyền”.  Hơn  nữa,  chất  đất  vùng  Hoa  Bắc  thường  có  màu  vàng  xậm  nên 

nước ngầm cũng có màu vàng. Vì thế, chốn âm phủ còn được gọi là “hoàng tuyền”. Cũng có cách 

giải thích khác là trong Dịch Học, Thổ có màu vàng, thuộc Âm, nên chốn âm phủ gọi là “hoàng 

tuyền”. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 188 of 274

nữa,  nữ  nhân  thường  niệm  Phật  sẽ  tránh  được  sản  nạn.  Nếu  gặp  lúc  sanh 

nở,  hãy  nên  niệm  “Nam-mô  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát”  ra  tiếng  rõ  ràng  thì  sẽ 

an nhiên sanh nở. Dẫu khó sanh tới cùng cực, người đã gần chết, dạy người 

ấy niệm Quán Âm và những người chăm sóc cũng như mọi người trong nhà 

đều lớn tiếng niệm thì không một ai chẳng lập tức sanh ngay, an nhiên sanh 

nở. 

Hãy nên đem lời này bảo khắp hết thảy mọi người, chẳng những [người 

mẹ] không bị khổ vì sản nạn, mà con cái sanh ra đều hiền thiện. Đừng nói 

“lõa  lồ  bất  tịnh,  niệm  [danh  hiệu  Bồ  Tát]  sợ  mắc  tội!”  Cần  biết  rằng:  Đấy 

là  lúc  không  làm  thế  nào  khác  được,  chẳng  thể  cung  kính,  khiết  tịnh;  chứ 

không  phải  là  không  chịu  cung  kính,  khiết  tịnh!  Chỉ  nên  giữ  lòng  Thành 

trong tâm, đừng quan tâm đến tướng bên ngoài. Lời tôi vốn xuất phát từ kinh 

Phật, chứ không phải tự nêu ý kiến, tự ức đoán. Mong hãy an tâm hành theo, 

khiến cho mọi người đều cùng được lợi ích. Những pháp tu trì khác đã được 

nói tường tận trong Gia Ngôn Lục. Hãy đọc kỹ sẽ tự biết, nên ở đây không 

cần ghi chi tiết. 

130. Thư trả lời cư sĩ Châu Thiện Xương (thư thứ hai) 

Thư  ông  và  thư  của  Trần  Huệ  Cung  đều  nhận  được  cả.  Mười  hai  đồng 

hương kính cũng nhận được rồi. Chúng ta từ vô lượng kiếp đến nay ai nấy 

đều đã gieo thiện căn; do vì không có người đề xướng nên đến nỗi thiện căn 

chẳng thể phát sanh, đáng tiếc thay! Người đời cầu con, chẳng biết trước hết 

phải đoạn dục, bảo dưỡng thân thể cho cường tráng. Ngày ngày thường làm 

chuyện vợ chồng mà chưa chết tức là may mắn quá đấy! Làm như vậy, dẫu 

có sanh được con thì hoặc là nó chẳng thể sống thọ, hoặc yếu ớt không thể 

làm  được  gì,  đều  là  vì  chẳng  biết  vun  bồi  nơi  căn  bản  vậy!  Nếu  vợ  chồng 

ông tuân theo nghĩa này, chắc chắn sau này sẽ sanh được đứa con phước đức 

trí huệ, đừng nên vội vàng! Đoạn dục càng lâu càng tốt. Hai vợ chồng phải 

cùng vì đại sự kế thừa tổ tông mà vâng giữ điều răn này, chớ đừng chưa đầy 

một  hai  tháng  liền  muốn  gần  gũi.  So  với  những  kẻ  chẳng  tiết  dục  tuy  tốt 

hơn, nhưng vẫn là Tiên Thiên chẳng đủ, đứa con quyết chẳng thể có thành 

tựu được! 

Bà nội của ông đã phát tâm niệm Phật, hãy nên thường nói với cụ về lợi 

ích niệm Phật vãng sanh. Nếu có thể làm cho nhị vị tổ mẫu (tức bà nội ruột 

và  bà  nội  kế)  đều  được  vãng  sanh  thì  mới  đáng  gọi  là  “trọn  hết  phận  làm 

con!” Nay đặt pháp danh cho bà nội ông là Đức Thuần, nghĩa là tâm tu trì 

Tịnh nghiệp thuần thành, chuyên dốc, khẩn thiết mong cầu. Pháp danh của 

bà  nội  kế  là  Đức  Định,  nghĩa  là  nhất  tâm  niệm  Phật,  quyết  định  cầu  sanh, 

trọn chẳng ngờ vực hay biếng nhác! Vợ ông pháp danh là Huệ An, nghĩa là 

nhất tâm cầu sanh về thế giới An Lạc, tự lợi, lợi tha. Những điều khác đã nói 

cặn kẽ trong Văn Sao. Cuối tháng, tôi sẽ gởi bức thư dài đến (tức Một Bức 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 189 of 274

Thư Trả Lời Khắp), ở đây không nói nhiều! 

Bà  nội  ông  tâm  tha  thiết  mong  có  chắt,  tôi  dạy  ông  ba  cách,  nếu  vợ 

chồng ông có thể hành theo đó, chắc chắn sẽ sanh được đứa con có phước, 

sống thọ, thông minh, trí huệ:

1) Một là vợ chồng hằng ngày thường lễ bái, trì niệm thánh hiệu Quán 

Âm. 

2)  Hai  là  phải  giữ  lòng  từ  thiện,  làm  chuyện  lợi  người  giúp  vật  cho 

nhiều. 

3) Ba là vợ chồng mỗi người ở riêng một phòng, đoạn tuyệt chuyện ăn 

nằm. Đợi đến khi thân thể đã được bảo dưỡng mạnh khỏe, chờ cho vợ sạch 

kinh  xong,  vào  đêm  trời  trong,  khí  rạng,  sẽ  ở  với  nhau  một  đêm,  ắt  sẽ  thụ 

thai. Từ đấy mỗi người vẫn ở riêng phòng, đừng ngủ chung với nhau nữa. 

Do niệm Quán Âm nên đứa con ấy ắt có thiện căn, thông minh, trí huệ. 

Do giữ lòng từ thiện, thường làm những chuyện cứu giúp nên đứa con ấy ắt 

thọ. Do thân thể được dưỡng cho khỏe mạnh nên thân thể đứa con ắt được 

mạnh mẽ. Do vừa thụ thai chẳng ở chung phòng nữa, đứa con ấy vĩnh viễn 

không bị thai độc và ghẻ chốc, lên sởi v.v... Đấy là đạo “cầu con ắt được”! 

Nếu  hằng  ngày  ngủ  chung  với  vợ,  thường  cùng  ăn  nằm,  chắc  sẽ  đến 

nỗi mất mạng. Dẫu có sanh con, chắc khó trưởng thành được, không làm gì 

được; bởi lẽ, Tiên Thiên chẳng đủ, tinh thần lẫn tài trí đều chẳng sung túc. 

Người  đời  chẳng  hiểu  rõ  lý  này,  ắt  sẽ  nghĩ  thường  chung  đụng  với  vợ  để 

sanh được con. Lầm lẫn quá lớn! Xin hãy đem nghĩa này nói với bà nội của 

ông ngõ hầu hơn một năm sau sẽ sanh được con vậy! 

131. Thư trả lời cư sĩ Châu Thiện Xương (thư thứ ba) 

Thư và trước sau hai mươi đồng đều nhận được đầy đủ, pháp danh của 

mười bốn người được viết trong tờ giấy khác. Hãy nên bảo bọn họ ai nấy giữ 

vẹn  luân  thường,  trọn  hết  bổn  phận,  dứt  lòng  tà,  giữ  lòng  thành,  đừng  làm 

các điều ác, vâng giữ các điều lành, kiêng giết, ăn chay, niệm Phật cầu sanh 

Tây Phương thì mới là đệ tử Phật thật sự. Quang mục lực chẳng đủ, gởi cho 

họ một gói Niệm Phật Khẩn Từ, xin hãy đưa cho mỗi người một quyển, bởi 

trong sách ấy có quy tắc niệm Phật và Một Lá Thư Trả Lời Khắp, có ích rất 

lớn!  Cúng  giỗ  tổ  tông  đổi  sang  dùng  cỗ  chay,  công  đức  rất  lớn.  Quang  từ 

Thượng Hải trở về đã hơn một tháng mà trọn chẳng được rảnh rỗi chút nào! 

Lời tựa cho cuốn sổ [quy định] Tế Lễ [của dòng họ]189 hiện thời không rảnh 

rỗi [để viết]. Nếu sau này được rảnh, sẽ viết rồi gởi tới. [Khi nhận được, ông 

hãy]  nhờ  người  viết  chữ  đẹp  chép  [lại  bài  tựa  ấy]  cho  ngay  ngắn,  rõ  ràng, 

khuyên,  điểm,  chấm  câu  để  người  đọc  vừa  xem  liền  hiểu  rõ  ngay.  Lại  còn 

đem bản thảo ấy gởi cho Phật Học Thư Cục ở Thượng Hải để đăng trên bán 

189  Xin  đọc  bài   “Lời  tựa  [giãi  bày  ý  nghĩa  việc]  Cúng  Tế  Tổ  Tiên  Bằng  Cỗ  Chay”   trong  Ấn 

Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, cuốn Hạ. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 190 of 274

nguyệt san, may ra sẽ có người tiếp tục hành theo! 

139. Thư trả lời cư sĩ Châu Thiện Xương (thư thứ tư) 

Hôm trước, ông Nhậm đến đây, cầm theo thư của ông và hai món thức 

ăn, cảm ơn! Đãi khách bằng món chay ấy là đại kính; dùng sát sanh để đãi 

khách  thật  rất  thiếu  ý  cung  kính,  nhưng  thế  tục  quen  thói,  ngược  ngạo  coi 

đấy mới là kính, đáng thương xót lắm thay! Người đời nay phần nhiều thích 

xây cất lớn, cứ hở ra là muốn xây dựng. Do muốn xây dựng nên đụng chạm 

đến quan chức địa phương, người lo việc lại ngạo mạn, cứ suy ra cũng biết. 

[Địa phương ra lệnh] ngăn cấm cũng là điều tốt. Nếu không, thanh thế ngày 

càng lớn, có thể bị đại họa. Do con người hiện thời chẳng rõ nhân quả, quan 

lớn phần nhiều chẳng xét kỹ. Nếu đắc tội với kẻ tiểu nhân, hắn liền bịa đặt 

gán ghép, không cách nào chống đỡ được! Từ trước đến nay, Quang chẳng 

đề  xướng  xây  dựng  một  cơ  sở  nào!  Dẫu  có  ai  muốn  nhờ  vào  đấy  để  đề 

xướng thì cũng nên xây nhỏ đừng xây lớn để kẻ đố kỵ khỏi mượn cớ vu vạ! 

Trong Văn Sao có bức thư gởi cho ông Vương Dữ Tiếp190, hãy đọc sẽ biết. 

Quang  mục  lực  càng  suy  kém  hơn  là  vì  tuổi  già,  tinh  thần  suy  nhược; 

chứ còn ăn uống, cử động vẫn chẳng khác gì trước kia. Thầy Minh Đạo mất, 

Hoằng  Hóa  Xã  cũng  giao  về  cho  Quang  chủ  trì.  Thầy  ấy  khéo  mộ  duyên, 

Quang  cả  đời  chẳng  thích  mộ  duyên.  Tùy  theo  sức  của  tôi,  nếu  có  người 

giúp  đỡ  tiền  tài  thì  làm  lớn,  không  có  ai  giúp  đỡ  thì  làm  nhỏ,  miễn  sao  ta 

-  người  đều  thoải  mái  là  được  rồi.  Thời  cuộc  nguy  hiểm,  hãy  nên  khuyên 

người  nhà  và  người  làng  cùng  niệm  Phật  hiệu  và  danh  hiệu  Quán  Âm  để 

làm kế dự phòng. Mối họa lúc này khác với thuở xưa, trốn tránh cũng không 

được, đề phòng cũng không xong; trừ cách niệm Phật và niệm Quán Âm ra, 

không có cách thức tốt đẹp nào khác! Lại còn phải nghiêm túc dạy dỗ con 

cái, lúc chúng mới bắt đầu hiểu biết liền chú ý ngay, chứ để chúng lớn hơn 

một chút sẽ chẳng nghe theo lời dạy đâu! 

Người  thông  minh  trong  thế  gian  thường  cho  là  mình  thông  minh  hơn 

đời, không chi chẳng biết! Vì thế, xưa kia đã có câu: “Nhất sự bất tri, Nho 

190  Đây  là  lá  thư  được  đánh  số  152  trong  Ấn  Quang  Văn  Sao  Tăng  Quảng  Chánh  Biên  (quyển 

2). Xin trích một đoạn Tổ dạy về việc xây dựng như sau:  “Trộm nghĩ hiện nay thế đạo nhân tâm 

 chìm đắm đến cực điểm, lại thêm quốc khố trống rỗng, thuế má nặng nề hơn trước biết bao lần, 

 vật giá đắt đỏ, dân không lẽ sống, thiên tai, nhân họa liên miên xảy ra. Gặp thời buổi này, muốn 

 hoằng dương pháp đạo thì đối với khắp những người đến hỏi, chỉ nên dạy họ hãy học lấy những 

 nghĩa trọng yếu của Phật. Với cha nói đến từ, với con nói đến hiếu, anh nhường, em kính, chồng 

 xướng, vợ theo, ai nấy tận hết bổn phận để lập nền tảng. Từ đấy, lại thêm trọng lòng kính, giữ 

 lòng  thành,  đánh  đổ  ham  muốn  xằng  bậy  để  khôi  phục  lễ  nghĩa,  hiểu  nhân  rõ  quả,  mong  khỏi 

 luân  hồi,  đừng  làm  các  điều  ác,  vâng  làm  các  điều  lành,  tín  nguyện  niệm  Phật,  cầu  sanh  Tây 

 Phương. Dù thiên tư cao cũng vẫn cứ hành theo đó. Lúc có dư sức, chẳng ngại nghiên cứu hết 

 thảy kinh luận, dạy cho họ ở trong gia đình, tùy phận tu trì, chẳng cần phải tạo dựng điện đường 

 cho nhiều, cắt đặt nhân viên cho đông, hai bên qua lại bận bịu chức vụ, tốn kém thời gian. Đây 

 thật là cách tương kế tựu kế thích hợp nhất để hoằng pháp hiện thời”.  

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 191 of 274

 giả sở sỉ”  (Một chuyện không biết, nhà Nho hổ thẹn). Lời ấy vẫn là lời nói 

xuông! Vì sao vậy? Nếu chuyện gì cũng biết, ai có thể tự biết chính mình? 

Chính  mình  còn  không  biết,  sao  lại  tự  phụ  là  không  chuyện  gì  chẳng  biết? 

Hiền Anh đời trước cũng có thiện căn, vì thế sanh vào gia đình có chánh tín. 

Các chị đều quy y, cô ta cũng bắt chước quy y; sau này sẽ trở thành một vị 

hướng  dẫn  tốt  lành  trong  chốn  khuê  các.  Nay  đặt  pháp  danh  cho  cô  ta  là 

Tông Hiền. Tông là chủ, là gốc, Hiền chính là Tư Tề Thật Hiền đại sư, vị Tổ 

thứ chín của Liên Tông191. Bài Khuyến Phát Bồ Đề Tâm Văn của đại sư cực 

hay. Quang đặt tên cho cô ta là Tông Hiền là vì muốn cho cô thường nương 

theo bài [Khuyến Phát] Bồ Đề Tâm Văn mà phát tâm. Đã có thể nương theo 

bài văn ấy để phát tâm thì tất cả những chấp trước Thường Kiến, Đoạn Kiến 

sẽ chẳng cần phải phá mà tự tiêu diệt không còn sót. 

Nay  gởi  cho  cô  ta  một  bộ  An  Sĩ  Toàn  Thư,  xin  hãy  đọc  kỹ  càng,  cẩn 

thận  phần  chú  giải  và  dẫn  chứng  của  đoạn  văn   “ta  mười  bảy  đời  làm  thân 

 sĩ  đại  phu”192  và  những  đoạn  vấn  đáp  để  giải  trừ  nghi  ngờ  trong  các  sách 

Vạn Thiện Tiên Tư, Dục Hải Hồi Cuồng, Tây Quy Trực Chỉ, sẽ chẳng đến 

nỗi biến mình thành kẻ không có căn bản, tuy tạm sống mấy chục năm, hễ 

chết liền tiêu diệt chẳng còn, há chẳng đáng thương đến tột cùng ư? Nếu biết 

thân chết mà thần thức chẳng diệt, coi đó như tuổi thọ, thì [tuổi thọ] nào phải 

chỉ dài lâu như trời với đất? Nếu chịu tu trì cầu sanh Tây Phương thì đến tột 

cùng đời vị lai sẽ làm đại đạo sư cho hết thảy chúng sanh, há chẳng phải là 

bậc đại trượng phu vĩ đại ư? Những câu vấn đáp ấy đều cực xác đáng, ở đây 

không  viết  đầy  đủ.  Lại  gởi  một  bộ  Bát  Đức  Tu  Tri193  gồm  hai  tập,  nếu  có 

thể chiếu theo đó mà giữ vẹn luân thường, trọn hết bổn phận thì mới là đệ tử 

chân thật của đức Phật. Xin hãy nói với cô ta. 

Gởi  tới  chỗ  vợ  chồng  con  cái  ông  Vương  Dần  Oai  tổng  cộng  bốn  gói 

kinh sách các thứ. Nói đến cùng cực, sự thành tựu của một con người hoàn 

toàn nhờ được khéo dạy dỗ từ thuở bé, nhưng sự dạy dỗ của mẹ lại chiếm 

quá nửa. Nếu thuở bé đã mặc kệ cho quen thói thành tánh thì lớn lên khó thể 

thành tựu chánh khí được! 

Lại  nói  đến  ông  La  X….  Ba  bốn  năm  trước,  lão  sư  Lai  Nhất  Tiêu  [tự 

khoe] có thể dùng tay hướng về người khác để trị bệnh, sau không có hiệu 

nghiệm gì vì ông ta dùng tà thuật để huyễn hoặc người đời. Người tin theo 

ông Tiêu còn ít, sau khi họ La đến [nhập bọn] lại càng được thần thánh hóa 

191 Ấn Quang Văn Sao Tam Biên ghi ngài Thật Hiền là vị Tổ thứ chín của Liên Tông, trong khi 

theo các ghi chép về Tịnh Tông hiện thời, Tổ Thật Hiền là vị thứ mười một, Tổ thứ chín chính là 

ngài Ngẫu Ích. Có lẽ khi ấy hai vị Ngẫu Ích và Hành Sách chưa được đại chúng công cử là Tổ sư 

của Tịnh Tông chăng? 

192 Đây là một câu nói trong Âm Chất Văn khi Văn Xương Đế Quân tự thuật tiền thân. Trong bộ 

An Sĩ Toàn Thư, cuốn đầu là Văn Xương Đế Quân Âm Chất Văn Quảng Nghĩa Tiết Lục. 

193 Bát Đức Tu Tri, còn gọi là Đức Dục Cố Sự do tiên sinh Thái Văn Long (tự Chấn Thân) biên 

soạn  vào  năm  đầu  Dân  Quốc,  bao  gồm  những  câu  chuyện  đề  cao  tám  đức  “hiếu,  đễ,  lễ,  nghĩa, 

trung, tín, liêm, sỉ”. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 192 of 274

hơn:  Trong  tay  [ông  La]  có  thể  hiện  ra  hình  tượng  Phật,  Bồ  Tát  cho  đồng 

nam, đồng nữ thọ pháp được thấy. Cả một thời, những tri thức có học vấn ở 

Tô Châu đều học theo pháp ấy. Thoạt đầu [ông La chữa bệnh] hoặc có hiệu 

quả hoặc không, loại tà thuật ấy gây ra lắm nỗi hiềm nghi. Không giống như 

ông Tiêu đưa tay hướng về bệnh nhân, họ La dùng hai tay nắn bóp trên thân 

người  bệnh  khoảng  một  tiếng  đồng  hồ.  Về  sau,  chánh  phủ  cấm  đoán.  Họ 

nói Quang cũng học pháp này, đủ biết họ đã mạo nhận chiêu bài của người 

khác. Một đệ tử của Phổ Đà đề xướng [cách tu] Mật tông theo kiểu sư Nặc 

Na194 tại Nam Xương, bảo hết thảy mọi người rằng Quang cũng quy y Nặc 

Na! Người nghe liền tới hỏi pháp sư Đức Sâm, mới biết bọn họ dựng chuyện 

bịa  đặt.  Hiện  nay  là  lúc  tà  ma  xuất  hiện  trong  cõi  đời,  chúng  ta  chỉ  nên  tự 

giữ đạo mình, quyết chẳng qua lại với họ. Nếu so đo một phen, bọn chúng sẽ 

194  Nặc  Na  Hô  Đồ  Khắc  Đồ  (1865-1936)  là  người  huyện  Xương  Đô,  Tây  Khang,  vốn  là  người 

Hán, con trưởng nhà họ Từ ở Xương Đô. Họ Từ là một gia đình nhiều đời theo Hồi giáo. Ông ta 

được công nhận là Hoạt Phật đời thứ mười bốn của chùa Nặc Na (Nuona) ở Kim Đường thuộc 

Hồng Giáo Tây Tạng (Cổ Mật - Nyingmapa) lúc mới ba tuổi; được tăng sĩ chùa ấy rước lên ngôi 

Pháp Vương chùa Nặc Na năm bảy tuổi. Tương truyền, ông ta đã bế quan hơn hai mươi năm để 

tu Mật Pháp. Do vùng Khang Tạng, Hắc Giáo (đạo Bon - một tôn giáo bản địa cổ truyền của Tây 

Tạng, người Hoa thường gọi là Bổng giáo) hoạt động rất mạnh, Nặc Na liền suất lãnh quân binh 

đánh nhau với họ nhiều lần nhưng không thắng. Theo môn đồ, để báo thù, ông ta đã lập đàn Đại 

Phẫn Nộ Kim Cang Pháp trong vòng sáu năm để sát hại năm vị pháp sư của Hắc Giáo và hơn một 

ngàn “thổ phỉ” Hắc giáo (Sic! Không rõ đây là loại Mật giáo nào! Nếu là Mật Tông Phật giáo thì 

vẫn phải tuân theo tông chỉ từ bi của Phật giáo. Khi hành nhân Mật Tông khởi lên tâm tàn độc, dù 

đã đạt thành tựu thì những thành tựu ấy đều mất hết! Cũng không thể nào nói “vì tâm từ bi mà sát 

hại người khác” được!) Tổng Đốc Tứ Xuyên thời ấy là Triệu Nhĩ Tốn trọng dụng Nặc Na, giao 

toàn thể vùng Xương Đô cho Nặc Na cai trị. Sau Cách Mạng Tân Hợi (1911), Trung Hoa Dân 

Quốc thành lập, Tây Tạng tuyên bố độc lập, chánh quyền Lhasa muốn tách Xương Đô khỏi ảnh 

hưởng Trung Hoa. Chính Nặc Na đã cùng với các tướng Bành Nhật Thăng, Trương Nghị Tướng 

v.v... liên minh đánh bại quân đội của Đại Lai Lạt Ma thứ 13. Do Bành Nhật Thăng đột ngột trở 

giáo đầu hàng quân Đại Lai Lạt Ma, Nặc Na bại trận, phải trốn khỏi Xương Đô, tập hợp tàn quân, 

liên kết với đại lạt-ma Giang Kha Tùng Minh tiếp tục đánh nhau với quân Tây Tạng, nhưng lại 

thua trận, bị giải về Lhasa, bị giam cầm dưới địa huyệt nhiều ngày. Về sau, Nặc Na thừa cơ trốn 

thoát qua Nepal (Các tín đồ bịa chuyện ông ta dùng thần thông tàng hình ra khỏi nhà lao). Trong 

quá trình lang thang khất thực, do dâng thuốc chữa lành bệnh cho con gái tiểu vương trong vùng 

nên được vị vua ấy giúp đỡ đưa sang Ấn Độ. Ở Ấn Độ một thời gian, ông ta ngồi thuyền sang 

Trung  Hoa  tới  Hương  Cảng  rồi  lên  Bắc  Kinh  vào  năm  1924.  Nặc  Na  nhiều  lượt  đến  cầu  cạnh 

Mông Tạng Viện và Chấp Chánh Phủ của Trung Hoa Dân Quốc, xin họ cấp viện binh để giành 

lại  Tây  Khang,  nhưng  do  không  thông  tiếng  Hán,  quần  áo  rách  nát  nên  Nặc  Na  luôn  bị  đối  xử 

lãnh  đạm,  xua  đuổi.  Về  sau,  gặp  được  Lý  Huyền  của  Chấp  Chánh  Phủ  giúp  đỡ,  đưa  về  sống  ở 

Ung Hòa Cung, tiến cử lên Đại Chấp Chánh Đoàn Kỳ Thụy. Cũng trong năm ấy, do tranh chấp 

quyền bính với Đại Lai Lạt Ma, Ban Thiền Lạt Ma phải tỵ nạn sang Trung Hoa. Liên kết với Ban 

Thiền,  Nặc  Na  vận  động,  dựa  vào  thế  lực  quân  đội  Quốc  Dân  Đảng,  trở  về  Trùng  Khánh  (Tứ 

Xuyên) để mưu chiếm lại Tây Khang. Năm 1928, Nặc Na được chánh quyền Nam Kinh cử làm 

Ủy Viên của Mông Tạng Ủy Viên Hội tại Bắc Kinh. Rồi được cử làm Tây Khang Tuyên Úy Sứ 

vào năm 1935 và mất vào năm sau tại Trùng Khánh trước khi hoàn thành giấc mộng tái chiếm 

Tây  Khang.  Hiện  thời,  những  môn  đồ  của  ông  ta  tạo  thành  một  tông  phái  riêng  với  danh  xưng 

Tây Tạng Hồng Giáo Viên Giác Tông. Thủ lãnh hiện thời của giáo phái này là thượng sư Trí Mẫn 

và Huệ Hoa, hoạt động rất mạnh tại Đài Loan và Bắc Mỹ nhờ tuyên truyền nhị vị Thượng Sư có 

thể chú nguyện khiến cho tín đồ được vãng sanh Cực Lạc, lưu xá-lợi đủ màu. Phái này sùng bái 

Thượng Sư đến mức đặt hình họ ngang hàng với các vị Phật, Bồ Tát trên bàn thờ! 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 193 of 274

càng thêm quấy nhiễu, báng bổ. Anh là anh, tôi là tôi, anh chẳng phạm đến 

tôi, tôi quyết chẳng phạm đến anh. Nếu không, chắc chắn chúng nó sẽ muốn 

bịa đặt, đồn thổi! 

[Những  sách  vở  được  lưu  hành  bởi]  Minh  Thiện  Thư  Cục  do  các  ông 

Thái  Chấn  Thân,  Trương  Tải  Dương  v.v…  thành  lập,  quá  nửa  là  các  kinh 

sách  ngụy  tạo.  Ai  có  tinh  thần  để  quan  tâm  đến  chuyện  của  họ  cho  được? 

Nếu Thượng Phong Quan có chánh tri kiến thì quan tâm đến còn có ích. Nếu 

không, sẽ đâm ra bị hại, sao lại khổ sở muốn tìm chuyện khổ như vậy? 

133. Thư trả lời cư sĩ Trần Huệ Cung 

Năm  ngoái  ở  Đại  Sanh,  năm  nay  tại  Cư  Sĩ  Lâm,  hai  lượt  cảm  ứng  đều 

đáng cảm hóa kẻ ngu tục. Phàm làm công đức, vẫn lấy việc tụng niệm Phật 

hiệu làm trọng, bất tất phải đổi thành niệm kinh Địa Tạng. Một pháp Niệm 

Phật  được  ích  lợi  dễ  dàng  nhất,  do  kinh  văn  ít  nên  dễ  niệm.  Dẫu  có  người 

cầm dao muốn giết cũng vẫn niệm được. Hễ niệm liền được lợi ích. Dương 

Giám Đình ở Tô Châu khom mình chào tên lính Nhật ở cửa thành, trong tâm 

niệm thánh hiệu Quán Âm, gã lính ấy không thích được cúi chào bèn vung 

đao chém xuống   (Đây chính là oan gia đời trước khiến cho ông ta bị toác da đầu),  

[đao] chạm đến da đầu liền trượt ngang. Da đầu đã toạc, chảy máu rất nhiều, 

nhưng xương đảnh đầu chẳng bị tổn thương mảy may. Nếu lưỡi đao không 

trượt ngang thì đầu đã thành hai mảnh rồi! Do vậy, biết trong thời thế nguy 

hiểm nhất, hãy nên lấy niệm Phật làm chánh. 

Những  kẻ  khoe  kỳ  đua  lạ  đều  chẳng  chú  trọng  cứu  khổ  nạn,  mà  chú 

trọng tỏ lộ chính mình trí thức cao siêu. Các vị Pháp Thân đại sĩ thuộc bốn 

mươi mốt địa vị trong hội Hoa Nghiêm số đến vô lượng vô biên đều vâng 

lời  Phổ  Hiền  Bồ  Tát  dạy,  dùng  công  đức  của  mười  đại  nguyện  vương  hồi 

hướng  vãng  sanh  thế  giới  Cực  Lạc  để  mong  viên  mãn  Phật  quả.  Những  vị 

ấy là người như thế nào? Chuyện ấy là chuyện như thế nào? Huống chi bọn 

ta gặp phải đại kiếp đao binh từ ngàn xưa chưa hề có, há nên đổi niệm Phật 

thành niệm kinh ư? Tâm Địa Tạng Bồ Tát cứu khổ khẩn thiết, nhưng so với 

A Di Đà Phật tiếp dẫn lúc lâm chung khiến được vãng sanh thì lại càng thua 

xa lắm. Vì thế, hãy nên uyển chuyển khuyên Huệ Giáp vẫn chú trọng chiếu 

theo quy cách cũ, vừa dễ làm mà lại lợi ích nhiều lắm! Pháp danh của mười 

ba  người  được  viết  trong  tờ  giấy  khác.  Đã  nhận  được  món  tiền  bố  thí  của 

ông và của họ, cám ơn! Nay gởi [cho các ông] một gói Long Thư Tịnh Độ 

Văn, tổng cộng là mười bốn cuốn, nếu ai xem được thì đưa cho họ, bảo họ 

phải cung kính, chớ có khinh nhờn. Chẳng đọc được thì xin hãy thay Quang 

tặng  cho  người  khác  để  tạo  phước  cho  người  ấy.  Quang  già  rồi,  mục  lực 

lẫn tinh thần đều chẳng đủ, từ rày đừng giới thiệu người khác đến quy y vì 

không  có  sức  thù  tiếp.  Nay  tôi  ở  Linh  Nham,  dẫu  không  có  một  đồng  nào 

cũng sống được, chứ không phải như ở chùa Báo Quốc, mọi người đều do 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 194 of 274

Quang cung cấp. 

134. Thư trả lời cư sĩ Lục Bồi Cốc 

Bản chú giải Tâm Kinh của Vô Cấu Tử195 dường như đúng, nhưng [thật 

sự là] sai, chớ nên đọc, cũng chớ nên lưu truyền, vì ông ta dùng lời lẽ nhà 

Thiền  để  diễn  tả  pháp  luyện  đan  vận  khí,  khiến  cho  những  kẻ  chẳng  biết 

tông  chỉ  Thiền  gia  đi  theo  con  đường  luyện  đan  vận  khí,  lầm  người  hoại 

pháp cũng lớn lắm! Căn bệnh như ông nói đó là vì ăn nằm quá độ. Do chẳng 

biết đoạn dục nên thuốc men vô hiệu! Từ nay hãy nên đoạn dục, vợ chồng 

ngủ riêng, chẳng mấy bữa sẽ thấy công hiệu. Đôi bên đều không xem nhau 

như  vợ  chồng,  mà  nên  xem  nhau  như  anh  em,  hoặc  coi  như  khách  khứa, 

đừng  để  cho  dục  niệm  chớm  nẩy.  Nếu  ngẫu  nhiên  khởi  lên  dục  niệm,  liền 

tưởng rắn độc nuốt nam căn của chính mình  (Pháp này mầu nhiệm tột bậc. Nếu là 

 nữ nhân hãy nên tưởng như rắn độc chui vào nữ căn) thì dục tâm sẽ tiêu diệt ngay! 

Sau  khi  bình  phục  vẹn  mười,  hãy  nên  dưỡng  sức  thêm  bao  nhiêu  ngày 

nữa, từ đấy càng phải nên điều độ, chớ nên thường ân ái thì mới mong sống 

lâu,  mạnh  khỏe  được!  Nếu  chưa  được  bình  phục  mười  phần,  quyết  chẳng 

được nói “bệnh đã khỏe hẳn, ở chung phòng chẳng sao!” Nếu như thế, quyết 

khó thể mong chi lành mạnh được! Hãy nên nói rõ lời này với vợ. Đây là để 

lành bệnh, chứ không phải là đoạn dục vĩnh viễn. Cố nhiên, đôi bên hãy nên 

khuyên nhắc lẫn nhau, chẳng để đến nỗi có khi không nhịn được thì sẽ mau 

lành bệnh. 

Nay  tôi  gởi  cho  ông  một  bao  tro  hương  Đại  Bi  kèm  theo  thư.  Tro  này 

tôi đã dùng chú Đại Bi gia trì hơn bốn ngàn biến. Nếu có thể chí thành niệm 

Nam-mô  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát,  chắc  chắn  chẳng  mấy  chốc  sẽ  lành.  Một 

bao tro này có thể pha uống được năm sáu chục lần. Nếu sợ phiền [phải pha 

nhiều lần] thì có thể lấy một phần sáu [lượng tro], bỏ trong bát to, dùng nước 

sôi  để  pha,  khuấy  lên,  đợi  cho  chất  tro  lắng  xuống  sẽ  gạn  lấy  nước  trong 

trút  vào  trong  bầu,  hoặc  trong  bình,  trong  vò,  mỗi  ngày  uống  ba  bốn  lượt. 

Cần  phải  ăn  chay,  hằng  ngày  thường  niệm  thánh  hiệu  Quán  Âm.  Nếu  thấy 

hiệu nghiệm lớn lao, lần sau chỉ pha [lượng tro vừa đủ dùng] do giữ nước lại 

không [thuận tiện] bằng giữ tro. Sau khi lành bệnh, đem số tro còn dư treo 

ở  chỗ  cao  sạch  sẽ,  hoặc  để  thờ  dưới  khám  thờ  Phật,  chớ  nên  khinh  nhờn! 

Nếu gặp chứng bệnh nguy hiểm liền pha uống, ắt sẽ có thể khởi tử hồi sanh. 

Dẫu tuổi thọ đã tận, uống vào cũng có lợi ích. Chất tro sau khi pha xong nên 

thêm  nước  vào  để  trát  lên  nóc  nhà,  hoặc  đổ  xuống  giếng,  chớ  nên  đổ  vào 

195 Hà Đạo Toàn (1319-1399) là đạo sĩ người huyện Tứ Minh, tỉnh Chiết Giang, sống vào cuối 

đời Nguyên đầu đời Minh, đạo hiệu là Vô Cấu Tử, còn có hiệu là Tùng Khê Đạo Nhân, vân du 

đến núi Chung Nam, ẩn cư trên Khuê Phong, viết rất nhiều bản chú giải cho kinh Đạo Giáo, được 

môn nhân sưu tập thành bộ Tùy Cơ Ứng Hóa Lục. Do bản Tâm Kinh Chú Giải của ông ta đã lập 

lờ giữa Phật học và thuật tu luyện Đạo Giáo nên rất nhiều người không xét kỹ cứ tác phẩm ấy như 

một bản chú giải Tâm Kinh quan trọng. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 195 of 274

nơi ô uế. [Tro này] so với nước Đại Bi có công hiệu lớn hơn vì nước Đại Bi 

gia  trì  mấy  chục  biến  hoặc  mấy  trăm  biến  liền  bị  người  khác  muốn  lấy  đi, 

không có nước nào để lâu hơn ba bốn tháng. Tro này chuẩn bị sẵn cho người 

ở nơi xa chẳng thể gởi nước đến được!  (Ngày mồng Mười tháng Chín năm Ất Hợi - 

 1935). 

135. Thư trả lời cư sĩ Quý Quốc Hương (thư thứ nhất) 

Nhận  được  thư,  khôn  ngăn  cảm  kích,  hổ  thẹn.  Quang  là  ông  Tăng  tầm 

thường chỉ biết cơm cháo, đối với Thiền lẫn Giáo đều chẳng theo đuổi được, 

chỉ nương nhờ, quy hướng pháp Niệm Phật. Đối với chuyện làm thầy người 

khác, thật chẳng dám chấp nhận bừa bãi! Cũng có người do lầm nghe theo 

kẻ khác xin đặt pháp danh, Quang cũng ngượng ngùng đáp ứng là vì mong 

họ sanh lòng tin đối với Phật pháp, gieo thiện căn, chứ không phải là Quang 

có thể làm thầy người khác được! Còn như các hạ, Thiền - Giáo đều thông, 

giới  hạnh  tinh  nghiêm,  giữ  vững  tám  giới,  thường  chỉ  ăn  ngọ.  Quang  còn 

chưa thể giữ lệ ăn ngọ được; nếu lúc này mạo muội nhận lời, mai sau chắc 

ông chẳng tận mặt thóa mạ, ắt cũng sẽ hối hận thuở trước không xét kỹ, đến 

nỗi  đối  với  chuyện  cầu  phước  điền  lại  đâm  ra  trở  thành  hành  động  khinh 

Tăng  mạn  pháp!  Vì  thế,  chẳng  thể  không  nói  duyên  do.  Mong  ông  hãy 

chuyển sang lễ bái bậc cao nhân ngõ hầu được lợi ích lớn lao! 

Lại do ông mong được một lời nói để minh tâm, cũng chẳng dám khinh 

suất  dễ  dàng  nói  ra.  Nếu  đối  với  người  chưa  hiểu  Phật  pháp  mà  giảng  đại 

lược  lý  tánh  chắc  cũng  còn  [tạm]  nói  được.  Chứ  nói  đúng  theo  sự  thật  thì 

minh tâm nhưng chưa đạt đến địa vị đại triệt đại ngộ, nào ai dám tự phụ? Do 

vậy, mong các hạ hãy tự xét. Nếu quả thật đạt đến chỗ như Lục Tổ nghe câu 

 “không nên trụ vào đâu mà sanh tâm”,  Bàng cư sĩ nghe câu  “đợi ông một 

 hơi uống sạch nước Tây Giang, ta sẽ nói cho ông”196, sư Đại Huệ nghe câu 

 “gió  Nồm  thổi  từ  phía  Nam  đến,  điện  gác  thành  mát  mẻ”197  thì  mới  được. 

Nếu không, nào dám nói bừa chuyện minh tâm? Quang vốn là một ông Tăng 

kém  hèn,  chẳng  dám  nói  lời  quá  lố,  cũng  chẳng  dám  tâng  bốc  người  khác 

quá  mức.  Vì  thế,  mới  nói  ra  câu  đụng  chạm  này!  Còn  như  sáu  bài  Bút  Ký 

196  Theo  Cảnh  Đức  Truyền  Đăng  Lục,  Bàng  Long  Uẩn  sang  Tây  Giang  tham  yết  Mã  Tổ  nói: 

 “Người chẳng cùng với vạn pháp làm bạn là ai?”  Mã Tổ Đạo Nhất bảo:  “Đợi ông uống một hơi 

 cạn hết nước Tây Giang, ta sẽ nói cho ông nghe”. 

197 Theo Ngũ Đăng Hội Nguyên, ngài Đại Huệ được nói ở đây chính là ngài Đại Huệ Tông Cảo 

(1089-1163).  Thời  bấy  giờ,  ngài  Viên  Ngộ  Khắc  Cần  là  bậc  Tông  tượng  trong  nhà  Thiền  thấy 

Tông Cảo là pháp khí muốn tiếp độ, bèn nói:  “Tăng hỏi ngài Vân Môn: ‘Chỗ xuất  thân của chư 

 Phật là như thế nào?’ Đáp: Nước chảy trên Đông Sơn”.  Ngài Tông Cảo không đáp được; tham 

thiền trọn một năm vẫn chưa thấu triệt. Đến một bữa, ngài Viên Ngộ Khắc Cần được một vị quan 

nhân  thỉnh  đến  dự  cỗ  chay.  Ngài  lại  giảng:   “Tăng  hỏi  ngài  Vân  Môn:  ‘Chỗ  xuất  thân  của  chư 

 Phật là như thế nào?’ Đáp: Nước chảy trên Đông Sơn. Như vậy là Thiên Ninh không nói cặn kẽ. 

 Nếu có ai hỏi: ‘Chỗ xuất thân của chư Phật là như thế nào?’ Chỉ trả lời: ‘Gió Nồm từ Nam thổi, 

 điện gác thành mát mẻ!”  Ngay khi ấy ngài Đại Huệ Tông Cảo liền triệt ngộ. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 196 of 274

như ông đã nói thì đều hay cả, chỉ có hai câu của Lục Tổ và Thần Tú198 thì 

chưa nêu ra điều hại, lẽ tệ, xin viết thêm vào. Lời của Tú đại sư tuy về mặt 

ngộ  thì  chưa  ngộ,  nhưng  nếu  y  theo  đều  có  ích.  Lời  của  Lục  Tổ  nếu  chưa 

thực chứng mà y theo sẽ bị họa chẳng cạn. Mong hãy rủ lòng xét rõ!  (Viết vào 

 đêm Trừ Tịch (30 Tết) dưới đèn) 

136. Thư trả lời cư sĩ Quý Quốc Hương (thư thứ hai) 

Cung kính tượng Phật bằng đất nặn hay gỗ chạm như đức Phật thật, chắc 

chắn  sẽ  có  thể  thành  Phật,  huống  là  [mong  thành  tựu]  những  điều  khác  ư? 

Quang chỉ là một bức tượng bằng đất, bằng gỗ mà thôi! Ông cứ muốn kính 

trọng như một vị Phật thì cũng chỉ tùy ông, chứ hình hài đất gỗ vẫn chẳng 

thay đổi! Sở dĩ [ông được] tiêu trừ nghiệp chướng, tăng trưởng phước huệ là 

do lòng kính của ông cảm nên. Nay đặt pháp danh cho ông là Huệ Tu, nghĩa 

là  dùng  trí  huệ  tu  tập  pháp  tự  lợi  lợi  tha.  Chớ  nên  nghĩ  pháp  tự  lợi  lợi  tha 

vừa nói đó là quá lớn, quá cao, quá sâu, nó chính là “giữ vẹn luân thường, 

trọn hết bổn phận, dứt lòng tà, giữ lòng thành, đừng làm các điều ác, vâng 

giữ  các  điều  lành,  tín  nguyện  niệm  Phật,  cầu  sanh  Tây  Phương”  mà  thôi! 

Nguyên do của nỗi loạn lạc cùng cực hiện thời là vì chẳng nói đến nhân quả 

báo  ứng  và  giáo  dục  trong  gia  đình  mà  nên  nỗi!  Giáo  dục  trong  gia  đình 

càng phải chú trọng nhân quả báo ứng và dạy dỗ con cái. Ông hãy nên tùy 

phần tùy sức bảo hết thảy mọi người các sự lý này thì đối với Phật pháp, đối 

với Nho giáo đều được hữu ích. 

Ngộ  đạo  dễ  dàng,  chứng  đạo  thật  khó!  Người  đời  nay  phần  nhiều  đều 

chưa  ngộ  thật  sự,  chỉ  lờ  mờ,  phảng  phất,  biết  được  chút  phần  liền  tưởng 

“không  có  sanh  tử  để  thoát,  chẳng  có  Phật  đạo  để  thành”,  mặc  sức  phóng 

túng, tương lai đều nằm tù Diêm La. Đến lúc ấy mới biết cái ngộ (悟: giác 

ngộ)  thuở  trước  chính  là  ngộ  (誤:  lầm  lạc)  vậy!  Ông  sau  khi  đã  ngộ  được 

câu  “vốn không có một vật”  bèn xét kỹ tập khí Tam Độc chẳng dễ tiêu trừ, 

198  Thần  Tú  (605-706)  là  Thiền  Tăng  đời  Đường,  người  Úy  Thị,  Biện  Châu  (nay  thuộc  Khai 

Phong,  tỉnh  Hà  Nam).  Thông  thạo  kinh  sử  từ  bé,  học  rộng,  nghe  nhiều,  nhưng  chán  sớm  trần 

thế, tầm sư học đạo. Sư đến chùa Đông Sơn ở Song Phong, Ngạc Châu, tham yết Ngũ Tổ Hoằng 

Nhẫn, cam chịu nhọc nhằn, làm việc tạp dịch để cầu đạo. Tổ Hoằng Nhẫn cũng rất coi trọng, cử 

làm  thầy  Giáo  Thọ  cho  đại  chúng.  Do  vậy  được  đại  chúng  coi  là  người  bậc  nhất  trong  thường 

trụ, thường gọi là Tú Thượng Tọa. Năm Thượng Nguyên thứ hai (675) đời Đường Cao Tông, Tổ 

Hoằng Nhẫn thị tịch vào tháng Mười, Sư sang Giang Lăng truyền pháp tại Đương Dương Sơn, rất 

được tăng chúng miền Bắc trọng vọng. Võ Tắc Thiên nghe tiếng, triệu vào trụ trì chùa của hoàng 

cung, xuống chiếu xây chùa Độ Môn ở Đương Dương để làm đạo tràng cho sư hoằng pháp. Sư 

cũng tâu lên Võ Tắc Thiên xuống chiếu triệu Lục Tổ Huệ Năng vào chầu, nhưng ngài Huệ Năng 

cố từ, viện cớ chỉ có duyên với Lãnh Nam. Khi Sư mất, được triều đình phong tặng thụy hiệu Đại 

Thông Thiền Sư, trở thành vị thiền sư đầu tiên được triều đình sắc phong. Đạo pháp của Sư rất 

thịnh ở Trường An, Lạc Dương, Sư chủ trương thuyết Tiệm Ngộ, nên thường có câu  “Nam Đốn 

 Bắc  Tiệm”.   Môn  nhân  của  Sư  là  Đạo  Duệ  đã  truyền  Thiền  Học  sang  Nhật  Bản  sớm  nhất.  Thế 

nhưng dòng Thiền của Sư chỉ truyền được vài đời rồi suy. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 197 of 274

quy tâm Tịnh Độ để cầu liễu thoát trong đời này, có thể nói là đã có thiện 

căn từ xưa. Những kẻ thông minh tự phụ chẳng chịu đổ công phu thật sự, rốt 

cuộc  tự  thành  lừa  mình  dối  người,  nào  có  hạn  lượng?  Nguyện  ông  từ  đầu 

đến cuối giữ mãi chí này, cùng với lệnh từ199 và vợ con cùng niệm Di Đà, 

cùng  sanh  Tịnh  Độ,  ngõ  hầu  chẳng  uổng  phí  cuộc  đời  này  và  dịp  gặp  gỡ 

này. 

Ông  trên  có  mẹ  già,  dưới  có  vợ  con,  ngàn  muôn  phần  chớ  nên  khởi  ý 

tưởng đoạn diệt. Nếu gặp tai họa bất trắc, không tìm được cách nào thì cũng 

nên chí thành cầu Phật gia bị để mong miễn thoát. Dẫu cho định nghiệp khó 

tránh, cũng nên một niệm dốc lòng thành, liền được tiếp dẫn, chứ đâu phải 

do  bảy  ngày  không  ăn  mới  đạt  được!  Đã  mang  sẵn  ý  tưởng  ấy  chính  là  đã 

có  căn  cội  ma,  cho  nên  tôi  phải  nói  toạc  ra.  Hai  mươi  đồng  ông  đã  gởi  sẽ 

viết thư cho hòa thượng Chân Đạt chùa Thái Bình tại Thượng Hải, nhờ Sư 

thay tôi gởi cho ông bốn gói Quán Âm Tụng, ba gói Gia Ngôn Lục, ba gói 

Di Đà Kinh Bạch Thoại Chú. Đợi tới năm sau, Cảm Ứng Thiên Trực Giảng 

được in ra, sẽ gởi cho ông một hai gói để giúp dạy dỗ con cái, giáo hóa xóm 

làng.  Tháng  Ba  năm  sau  Quang  sẽ  sang  Thượng  Hải  để  hoàn  tất  việc  in 

sách. Trong mùa Thu sẽ làm một kẻ đi khắp Đông - Tây - Nam - Bắc, trọn 

chẳng có chỗ nhất định để tiện chuyên tâm niệm Phật, khỏi phải thù tiếp thư 

từ, kẻo hỏng đại sự của tôi! Sau này, có muốn thỉnh kinh sách, xin hãy gởi 

thẳng khoản tiền ấy cho hòa thượng Chân Đạt chùa Thái Bình bến Trần Gia, 

Thượng  Hải  thâu  nhận,  Sư  nhận  được  sẽ  gởi  biên  nhận  về  cho  ông,  hễ  có 

sách liền gởi ngay. Nếu không có thì phải đợi có sách rồi mới gởi. Đừng gởi 

tiền sang Định Hải, Ninh Ba khiến mệt trí đến cùng cực!  (Ngày Hai Mươi Mốt 

 tháng Mười Hai). 

137. Thư trả lời cư sĩ Hoàng Bảo Việt 

Hôm qua nhận được thư, khôn ngăn cảm kích. Chuyện ấy đã làm mệt trí 

các hạ, chịu lỗi khôn xiết. Ông Đối Phù chẳng chú trọng cho đỡ tốn kém, chỉ 

mong  cho  tâm  nguyện  này  sớm  được  hoàn  tất  mà  thôi.  Nay  đã  chẳng  thay 

đổi  những  gì  đã  bàn  định  trước  đây,  đã  cho  tiến  hành  gấp  những  việc  ấy. 

Vẫn mong không lâu nữa các hạ sẽ lại tiến hành điều tra coi có thực sự in 

được hay không? Nếu chẳng điều tra, chắc sẽ đến nỗi nói rồi không xét tới, 

lại  cứ  chất  đống  bỏ  đó  mà  thôi.  Còn  chuyện  in  ra  sách  xong  sẽ  biếu  tặng, 

Quang  thật  sự  chẳng  cần  đến,  chỉ  cần  bảo  người  giao  sách  tới  chùa  Thái 

Bình [tiện dịp] gởi một phần cho Quang xem là được rồi, không cần nhiều! 

Hỏi  đến  chuyện  sang  đất  Hỗ  (Thượng  Hải)  thì  sợ  không  có  dịp  nữa! 

Quang đã ngoài bảy mươi rồi, đâu còn được bao lâu nữa, ở yên trong quan 

phòng đợi chết mà thôi! Nếu ra khỏi quan phòng thì tổn hại cho chính mình, 

mà cũng vô ích cho người. Do vậy, chỉ mong sớm vãng sanh, chẳng mong 

199 Lệnh Từ: Tiếng gọi mẹ người khác nhằm tỏ ý kính trọng. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 198 of 274

tới lui những chỗ đại chúng tụ hội nữa. Nguyện các hạ phát Bồ Đề tâm, hành 

phương tiện sự, khiến cho con cái phước huệ ngày càng tăng, có thành tựu 

lớn lao vậy!  (Ngày mồng Chín) 

Hôm qua tôi đã đem nguyên thư [của ông] gởi cho Đối Phù để [ông ta 

được] thỏa lòng khát vọng. 

138. Thư trả lời cư sĩ Ninh Đức Tấn (thư thứ nhất) 

Hôm qua do Phổ Đà chuyển thư đến, biết đất Tần (Thiểm Tây) của tôi 

vẫn còn có người phát tâm mộ đạo, tu trì Tịnh nghiệp, khôn ngăn vui mừng, 

an ủi. Quang sống tại Phổ Đà ba mươi bảy năm, do tuổi già khó thể thù tiếp, 

nên  tháng  Bảy  năm  ngoái  xuống  núi,  tính  sang  Hương  Cảng   (hai  năm  trước 

 đây  có  đệ  tử  nhiều  lần  thỉnh,  đã  chấp  thuận  rồi).  Bạn  bè  sợ  vượt  biển  trúng  gió, 

chắc đến nỗi bị tổn thương, giữ lại bế quan ở Tô Châu, hết thảy [mọi chuyện]

bên  ngoài  đều  tạ  tuyệt.  Các  hạ  đã  đọc  Văn  Sao,  hãy  nên  hành  theo  đó  thì 

nhất  định  sẽ  được  lợi  ích  lớn  lao.  Đừng  do  đọc  kinh  Đại  Thừa  hoặc  gặp 

những vị tri thức Tông, Giáo, Mật v.v… liền vui thích sự sâu mầu rộng lớn 

của  những  pháp  môn  ấy  và  vì  [nghĩ]  những  khai  thị  ấy  thân  thiết,  cao  xa, 

huyền diệu, bèn bỏ Tịnh Độ để tu hành các pháp môn khác thì sẽ chẳng đến 

nỗi chỉ gieo nhân liễu sanh tử, quyết khó thể đạt được cái quả liễu sanh tử 

ngay trong đời này! 

Vì  sao  vậy?  Vì  hết  thảy  pháp  môn  đều  cần  phải  tự  lực  tu  trì  đến  lúc 

“nghiệp  tận,  tình  không”  rồi  mới  có  thể  liễu  sanh  tử.  Nếu  không,  dẫu  cho 

ông công phu sâu xa, kiến địa cao vời, công đức lớn lao, nhưng nếu còn một 

mảy phiền não chưa đoạn sạch thì vẫn là người trong luân hồi y như cũ. Đã 

ở trong luân hồi thì người từ mê tiến vào ngộ rất ít, kẻ từ mê tiến vào mê rất 

nhiều! Lại chẳng biết có còn gặp được Phật pháp nữa hay không? Dẫu gặp 

được  Phật  pháp  mà  chẳng  gặp  được  pháp  môn  Tịnh  Độ  thì  vẫn  y  như  cũ, 

không có thuở thoát khổ. Cậy vào tự lực [để thoát sanh tử] thì cả cõi đời khó 

được  một  hai  người  [thành  công].  Cậy  vào  Phật  lực  thì  muôn  người  chẳng 

sót một ai! Pháp môn Tịnh Độ dùng sự tín nguyện trì danh của chính mình 

để  cảm  Phật,  Phật  dùng  thệ  nguyện  nhiếp  thọ.  Ví  như  ngồi  tàu  thủy  vượt 

biển,  sức  của  chính  mình  chẳng  thể  sánh  bằng  được.  Nhưng  đã  muốn  liễu 

sanh tử ngay trong đời này thì phải giữ vẹn luân thường, trọn hết bổn phận, 

dứt  lòng  tà,  giữ  lòng  thành,  đừng  làm  các  điều  ác,  vâng  giữ  các  điều  lành, 

thật sự vì sanh tử phát Bồ Đề tâm, dùng tín nguyện sâu trì danh hiệu Phật. 

Dùng những điều này để tự hành, lại còn dùng những điều ấy để khuyến 

hóa  cha  mẹ,  anh  em,  vợ  con,  xóm  làng,  thân  thích,  bạn  bè  để  bọn  họ  đều 

cùng  được  thấm  nhuần  pháp,  cùng  tu  Tịnh  nghiệp  thì  công  đức  của  chính 

mình  càng  lớn,  chắc  chắn  được  vãng  sanh  không  nghi  ngờ  chi!  Nếu  ngoài 

mặt tỏ vẻ từ thiện, trong tâm ôm lòng độc ác thì tâm trái với Phật, chắc chắn 

khó  thể  vãng  sanh!  Ví  như  uống  thuốc,  chẳng  thể  uống  chung  với  những 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 199 of 274

thứ  kỵ  thuốc!  Nếu  cùng  uống  sẽ  có  thể  bị  mất  mạng,  không  cách  chi  lành 

bệnh được! Nay gởi cho ông hai gói sách để làm căn cứ tự hành, dạy người. 

Quang  đã  bảy  mươi  mốt  tuổi  rồi,  tinh  thần  chẳng  đủ,  đừng  thường  gởi  thư 

đến.  Đã  có  Văn  Sao,  Gia  Ngôn  Lục  làm  chủ,  các  sách  khác  giúp  thêm  thì 

cũng chẳng thiếu sót, tiếc nuối chi! Đây là nói về người thật sự vì sanh tử, 

chứ nếu muốn làm bậc đại thông gia thì sách trong cả thế gian đều phải nên 

đọc. Dẫu có thể trở thành bậc đại thông gia, nhưng liễu sanh thoát tử đã trở 

thành vô vọng rồi!  (Ngày Mười Tám tháng Giêng năm Dân Quốc 20 - 1931)

  

139. Thư trả lời cư sĩ Ninh Đức Tấn (thư thứ hai) 

Thư  và  hai  gói  sách  đều  nhận  được.  Sau  này  không  cần  phải  gởi  sách 

xuống phương Nam vì thiện tín ở phương Nam in sách rất nhiều. Chẳng gởi 

cho nơi không có sách lại gởi sang chỗ có [nhiều sách] tức là đã làm chuyện 

ngược ngạo rồi đấy! Trong bộ Đạt Sanh Phước Ấu Hợp Biên đã in vào năm 

trước, ắt có bài Ma Chẩn Bí Phương (Toa thuốc bí truyền trị bệnh sởi). Do 

vùng Quan Trung chúng ta không có sách ấy nên cũng không mong ông đi 

kiếm thử. Ông là người đã có tín tâm từ đời trước, muốn quy y thì hãy nên 

sốt sắng giữ vẹn luân thường, trọn hết bổn phận, dứt lòng tà, giữ lòng thành, 

đừng làm các điều ác, vâng giữ các điều lành thì mới là đệ tử thật sự của đức 

Phật.  Thường  thấy  những  kẻ  học  Phật  cũng  là  giả  vờ  làm,  chứ  thật  ra  suy 

nghĩ, cư xử vẫn chú trọng nơi lợi, nơi dục, vẫn mê nhân mờ quả y như cũ, 

dối Phật, lừa người. Những kẻ giả thiện ấy quả thật là lũ giặc trong cửa Phật, 

hãy nên răn dè sâu xa! 

Đừng nói “đối với chuyện lớn chẳng thể dối mình, lừa người”, ngay cả 

nơi khởi tâm động niệm cũng phải chú trọng lòng Thành. Nếu có thể chân 

thành chẳng dối thì lâu ngày chầy tháng ắt được người ta tin tưởng. Người 

khác  đã  tin  tưởng  thì  thiên  địa  quỷ  thần  sẽ  thường  che  chở,  gia  hộ,  khiến 

cho thường được tốt lành. Huống chi Phật, Bồ Tát đại từ đại bi có khi nào 

chẳng rủ lòng Từ gia bị ư? Đường bộ ở đất Tần đây kia qua lại bất tiện, thật 

khó thể hội ngộ với người cùng chí hướng. Hãy nên bầu bạn với cổ nhân và 

thường  đọc  Văn  Sao,  Gia  Ngôn  Lục,  An  Sĩ  Toàn  Thư  v.v…  để  giống  như 

được một vị thầy kèm cặp, hằng ngày nhận lãnh giáo huấn, đức sẽ tự tăng 

tấn. Chớ nên giao du với những kẻ giả vờ là thiện nhân hoặc tu pháp luyện 

đan vận khí của ngoại đạo để khỏi bị họ lây nhiễm. 

Ông đã phát tâm quy y, nay đặt cho ông pháp danh là Đức Tấn. Tấn là 

tiến  lên.  Nếu  có  thể  nương  theo  Phật  pháp  để  tu  trì  liền  có  thể  dự  vào  bậc 

thánh hiền ngay nơi thân này, lâm chung lên cõi Cực Lạc. Đấy gọi là Đức 

Tấn. Cần phải phát Bồ Đề tâm, tùy cơ khuyên dạy, sẽ có lợi ích lớn lao cho 

sự tu tập của chính mình. Hãy nên thường nói với bác gái của ông về lợi ích, 

cách tu pháp môn Tịnh Độ, khuyên bà ta đừng học pháp của ngoại đạo, cũng 

như  đừng  niệm  Phật  để  cầu  phước  báo  trong  đời  sau,  ngõ  hầu  bà  ta  được 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 200 of 274

vãng sanh thì mới thật sự là đại hiếu. Phải biết chuyện liễu sanh tử chẳng thể 

coi giống như chuyện nhỏ nhặt. Đại Vũ là bậc đại thánh nhân vẫn chưa thể 

giữ cho cha chẳng bị biến thành con Hoàng Nai   (chữ Hùng (熊)  đọc thành âm 

 Nãi  (乃) ,  giọng  ngang,  [tức  là  đọc  thành  Nai],  chính  là  con  ba  ba  (cua  đinh)  ba  chân. 

 Cũng có người đọc là Năng (能) , nhưng [đa số] đều đọc thành Nãi, giọng ngang). Suy 

tưởng  đến  đây,  chúng  ta  thật  sự  được  may  mắn  không  chi  lớn  bằng!  Cũng 

nên tùy phần tùy cơ chỉ dạy người em thứ ba của ông. 

Từ nay về sau chỉ nên đọc kỹ Văn Sao v.v… chớ nên tự tiện gởi thư đến 

vì Quang không có sức chịu đựng. Văn Sao, Gia Ngôn Lục chính là niềm tin 

chung cho khắp hết thảy những ai chuyên tu Tịnh Độ. Nếu học tràn lan các 

tông thì chẳng phải là đương cơ để bàn luận rồi! Người đời nay nếu chẳng 

chuyên tu Tịnh Độ dẫu có thể thông suốt kinh tạng sâu xa, triệt ngộ tự tâm, 

nhưng sanh tử xảy đến vẫn chẳng sử dụng được gì! Vì sao vậy? Nếu chẳng 

niệm Phật cầu sanh Tây Phương, ắt phải đoạn sạch phiền não Hoặc nghiệp 

thì  mới  có  phần  liễu  sanh  tử!  Chỉ  thông  đạt  kinh  luận,  ngộ  rõ  tâm  tánh, 

nhưng Phiền Hoặc chưa đoạn thì vẫn luân hồi y như cũ. Huống chi kẻ chưa 

thể thông hiểu sâu xa kinh tạng lẫn tự tâm ư? Niệm Phật liễu sanh tử hoàn 

toàn cậy vào Phật lực, do sức lực của lòng tin chân thật, nguyện thiết tha của 

chính mình để niệm Phật ngõ hầu cảm được Phật rủ lòng Từ tiếp dẫn, vì thế 

có thể đới nghiệp vãng sanh. Ông hãy dốc chí nhé! 

Lại nữa, hôm nay có một đệ tử, nói mẹ và vợ ông ta năm ngoái cùng bị 

bệnh sốt rét hai ba tháng. Do vậy, tôi nghĩ bệnh này khá độc hại, nay tôi giới 

thiệu bài thuốc tuyệt diệu trị bệnh sốt rét, mong ông hãy ấn tống lưu truyền 

rộng rãi, đấy quả thật là một đầu mối để lợi người vậy  (Viết dưới đèn vào ngày 

 Hai Mươi Bốn tháng Hai) 

* Toa thuốc thần diệu trị bệnh sốt rét 

Ô  Mai   (hai  quả),  Hồng  Táo   (hai  quả),  Hồ  Đậu   (Một  tuổi  thì  một  hạt,  người 

 mười tuổi liền viết mười hạt, mười một tuổi liền viết mười một hạt, những người khác từ 

 đây mà suy).  

Dùng một tờ giấy trắng viết ba loại ấy, gập lại, xếp thành lớp. Trước khi 

bệnh sốt rét phát ra độ một tiếng, tức là một nửa thời thần200 - do trong làng 

quê không có đồng hồ nên phải nói là “nửa thời thần” - quấn quanh bắp tay, 

tức phần trên bàn tay, phía dưới khủy tay thì [bệnh sốt rét] sẽ chẳng phát ra, 

cũng  chẳng  cần  phải  mua  thuốc.  Chỉ  viết  tên  ba  thứ  này,  quấn  trên  tay  là 

được!  Cần  phải  phân  ra  “nam  tả,  nữ  hữu”.  Lúc  quấn  đừng  nói  với  người 

khác. Cách này cực hay, được chép phía sau bộ An Sĩ Toàn Thư, do chữ quá 

nhỏ, sợ người ta chẳng để ý đến nỗi chẳng được lợi ích thật sự. 

200 Ở Trung Hoa thời xưa chia một ngày đêm làm mười hai phần, mỗi phần đó gọi là một Thời 

Thần (hoặc gọi tắt là Thời). Mỗi Thời Thần bằng hai tiếng đồng hồ hiện thời và được gọi tên theo 

Địa Chi (Tý, Sửu, Dần…) 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 201 of 274

140. Thư trả lời cư sĩ Ninh Đức Tấn (thư thứ ba)

Nhận được thư mấy hôm trước, gặp đúng lúc phải giảo chánh sách cho 

người bạn. Hơn nữa, người bạn ấy đã định ngày trở về  (người ấy ở Tô Châu nói 

 mồng Một tháng Tư sẽ đi, cuối tháng Ba đã phải giao sách) nên phải căn theo kỳ hạn 

ấy để giao phó, khá là bận bịu, chẳng rảnh rang để phúc đáp được. Tiếp đó 

là ảnh chụp được gởi tới, rồi đến bột sen để điểm tâm được gởi đến. Trong 

thư  có  bưu  phiếu  mười  hai  đồng,  đều  nhận  được  cả  rồi.  Mười  mấy  hôm 

trước, tôi đã bảo gởi thêm mười gói sách, chắc ông đã nhận được rồi! Ông 

thật chẳng biết thời thế, từ xa mấy ngàn dặm gởi thức ăn đến, đôi bên mất 

công, phí tiền, rốt cuộc có ích chi đâu? Chỉ xé cái bao này không thôi đã tốn 

khá nhiều thời gian rồi; hộp đựng điểm tâm và món điểm tâm đều bị ép nát 

nhừ. Mấy chục năm qua, Quang chẳng thích ăn những thứ lặt vặt. Hễ có ai 

tặng  cho  bột  ngó  sen,  bột  sắn  dây,  chưa  hề  pha  tới,  đem  biếu  hết  cho  mọi 

người  dùng.  Từ  đây  về  sau,  muôn  phần  xin  đừng  đem  những  chuyện  này 

khuấy nhiễu tôi. Nhà ông có của ăn của để, sao lại vì nhận chức Khu Trưởng 

mà đến nỗi kết oán với bọn nhỏ nhen, gây hại cho mai sau? Nay may mắn vì 

niệm Phật mà từ chức, đấy cũng là do đức Phật mở cái tâm cho ông, bảo vệ 

gia đình ông, hãy nên sanh lòng cảm kích, thật tâm tu trì. Chớ nên hữu danh 

vô thật, hoặc cầu hư danh thì lợi ích chẳng cạn đâu! 

Nếu muốn đề xướng, hãy nên biết cái thân là gốc. Nếu chính mình 

có thể giữ vẹn luân thường, trọn hết bổn phận, dứt lòng tà, giữ lòng thành, 

đừng  làm  các  điều  ác,  vâng  giữ  các  điều  lành,  lại  còn  bảo  những  ai  thông 

hiểu văn lý đọc các sách Văn Sao, Gia Ngôn Lục, An Sĩ Toàn Thư v.v… và 

kể với họ những chuyện niệm Phật cảm ứng trong cõi đời gần đây. Bọn họ 

lậm sâu chất độc của bọn Âu, Hàn, Trương (Hoành Cừ)201, Trình, Châu, Lý 

201  Trương  Hoành  Cừ  (1020-1077),  tên  thật  là  Tải,  tự  Tử  Hậu,  sống  vào  thời  Bắc  Tống,  được 

người  đời  gọi  là  Hoành  Cừ  tiên  sinh,  chủ  trương  quân  sự  hóa  dân  chúng,  là  một  nhà  tư  tưởng 

thuộc  phái  Lý  Học  vùng  Quan  Trung.  Cũng  giống  như  các  nhà  Lý  Học  khác,  Trương  Tải  chủ 

trương bản thể của vũ trụ là Khí, do Khí tụ tán mà có sanh diệt, tạo thành các sự vật hiện tượng. 

Tuy không nổi tiếng bằng Châu Hy và anh em Trình Hạo, Trình Di, Trương Tải cũng kịch liệt 

bài  bác  Phật  giáo  lẫn  Đạo  giáo  là  hư  vô.  Ông  ta  chỉ  tin  tưởng  vào  vật  chất  hiện  hữu  trước  mắt 

nên được mệnh danh là triết gia thuộc trường phái duy vật. Câu nói đặc trưng cho quan điểm của 

ông ta là:  “Tạo hóa tạo ra mọi vật không gì chẳng giống nhau. Nhưng vạn vật tuy nhiều, thật sự 

 không có vật nào ra ngoài Âm -Dương. Do vậy biết rằng trời đất biến hóa chỉ do hai đầu mối ấy 

 mà thôi!” 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 202 of 274

(Nhị Khúc)202. Do vậy, cũng chẳng thể không dần dần chuyển biến tà chấp 

của bọn họ để lòng họ hướng về chánh pháp. Điều quan trọng là làm cho hết 

thảy nam nữ ai nấy ở trong nhà mình thực hành đạo “giữ vẹn luân thường, 

niệm Phật”. Đừng học theo thói của những kẻ đề xướng hiện thời: Trước hết 

xây dựng một cơ sở kiến trúc lớn lao, tốn kém chẳng ít, kêu gào người khác 

quyên  tiền,  người  ta  chẳng  bội  phục  cho  lắm.  Huống  hồ  sự  việc  lớn  lao, 

không có người trông nom sẽ không được! Mướn người thì lương bổng phải 

lấy  từ  tiền  quyên  mộ,  sẽ  thành  trở  ngại  lớn.  Quang  nói  với  ông  một  biện 

pháp  tuyệt  diệu  nhất:  Ở  trong  thôn  hoặc  chính  mình  có  căn  nhà  trống  thì 

[dùng  nơi  đó  để]  lập  một  cơ  sở.  Nếu  không,  thì  một  ngôi  miếu  hoặc  từ 

đường ở vùng phụ cận đều được. Mượn chỗ ấy để tiến hành, dùng bảng hiệu 

linh động, có thể treo lên hoặc gỡ xuống dễ dàng. 

Ước  định  mỗi  tháng  một  lần,  giảng  nói  cách  tu  và  lợi  ích  của  Tịnh  Độ 

ở  cơ  sở  ấy.  Tuy  chẳng  thể  cự  tuyệt  nữ  nhân,  nhưng  ai  tuổi  tác  quá  nhỏ  thì 

xin họ đừng đến nghe để [người ngoài] khỏi sanh lời bàn tán, hoặc đến nỗi 

bọn cuồng đồ do vậy sanh sự! Ngoài ra, nếu ông không phải chuyên lo nghề 

nông, nghề buôn, nếu có một hai gia đình tin tưởng, muốn cho thân quyến 

thuộc phái nữ của họ đều được hưởng lợi lạc nơi pháp thì sẽ ước định kỳ hạn 

để mời đến nhà người ấy giảng diễn pháp môn Tịnh Độ cho các bà, các cô. 

Gia đình đứng ra thỉnh phải có người đàn ông đã đủ độ tuổi hiểu biết thì mới 

nên nhận lời thỉnh. Nếu chỉ có nữ nhân, hoặc bé trai, hoặc ông già chẳng thể 

đi  đứng  được  thì  đều  chẳng  nhận  lời  thỉnh.  Loại  giảng  diễn  ấy  chớ  để  cho 

người  ngoài  đến  dự,  chỉ  hạn  chế  trong  vòng  gia  quyến  của  người  đứng  ra 

thỉnh và người trong nhà họ cùng thân quyến mà thôi! 

Đến  nhà  ấy,  hãy  nên  lập  một  pháp  vị  (chỗ  để  giảng  pháp).  Không  cần 

phải bày tượng Phật, chỉ cần coi chỗ ấy như là chỗ đức Phật ngự, liền hướng 

về  chỗ  ấy  đảnh  lễ  một  lạy,  bảo  người  nghe  cũng  lễ  một  lạy,  rồi  liền  ngồi 

diễn  thuyết.  Nói  xong,  ra  trước  pháp  tòa  lễ  một  lạy,  cũng  bảo  người  mời 

[ông đến giảng] và người nghe giảng lễ một lạy, không ăn uống, không nhận 

cúng  dường.  Như  thế  mới  khỏi  bị  dị  nghị.  Về  sau,  nếu  có  ai  muốn  làm  thì 

cũng phải giống như thế. Liên xã ấy nên đặt tên là Đôn Luân Liên Xã. Phàm 

những  ai  dự  vào  Liên  Xã  ấy  và  người  diễn  thuyết  đều  phải  chú  trọng  giữ 

vẹn luân thường, trọn hết bổn phận. Gặp cha nói từ, gặp con nói hiếu, anh 

202 Lý Nhị Khúc (1627-1705), tên thật là Ngung, tự Trung Phù, Nhị Khúc là hiệu, người huyện 

Châu Chí tỉnh Thiểm Tây. Xuất thân bần hàn, do chăm học nên thành đạt, cùng với Hoàng Tông 

Hy, Tôn Kỳ Phùng được coi là ba đại danh Nho vào thời Minh - Thanh, được vua Khang Hy ban 

tặng mỹ hiệu Quan Trung Đại Nho. Ông đề cao tư tưởng trọng lễ, cho rằng chỉ có Nho giáo mới 

đem lại trật tự cho xã hội loạn lạc vào cuối đời Minh. Do quá trọng lễ, ông trở nên chú trọng lễ 

nghi đến mức phô trương phù phiếm, đề ra những nghi thức tang lễ, cưới hỏi, giỗ chạp rườm rà, 

trịnh trọng quá mức. Đến giữa thời Thanh, những nghi lễ do Nhị Khúc đề xướng được áp dụng 

khắp xã hội. Đã thế vào mỗi dịp năm mới, các vị thông thạo về lễ trong toàn huyện đều nhóm về 

huyện  lỵ  để  diễn  tập,  bàn  định  lễ  nghi,  quy  định  nhạc  khúc  thống  nhất  nhằm  tiêu  chuẩn  hóa  lễ 

nhạc. Từ quan điểm tốt đẹp đề cao luân thường đạo lý ban đầu, rốt cuộc biến thành lễ nghi cứng 

ngắc nhằm mục đích phô trương, hoàn toàn chẳng có lợi ích gì! 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 203 of 274

nhường, em kính, chồng hòa, vợ thuận, chủ nhân từ, tớ trung thành, ai nấy 

đều trọn hết thiên chức của chính mình. Làm cha mẹ dạy dỗ, uốn nắn con cái 

quả thật là căn bản để thiên hạ thái bình. Muốn cho ai nấy trọn hết bổn phận 

mà không sốt sắng đề xướng nhân quả báo ứng, chắc chắn sẽ chẳng có hiệu 

quả thật sự. Ông làm được như thế ắt sẽ có người khác nhìn theo làm lành. 

Ngoài  ra,  chớ  nên  nắm  níu  đồng  môn  lung  tung.  Dẫu  bọn  họ  lấy  tình 

đồng  môn  đến  thăm  hỏi,  cũng  đừng  giao  thiệp  với  họ  ngay  vì  hiện  thời 

những  kẻ  giả  danh  người  lành  đông  lắm.  Nếu  giao  du  bừa  bãi,  ắt  sẽ  mang 

lụy. Lời tựa và bạt cho Liên Xã, đợi khi rảnh rỗi sẽ viết rồi gởi đến. Đối với 

hai người em trai, ông nên đưa thư cho họ đọc trước, cho biết vì sao ông đã 

thay họ xin quy y. Trước hết, đem pháp danh gởi đi, bảo họ gởi thư đến lễ tạ 

để tôi tiện thể ban lời khai thị chân thật. Nếu trọn chẳng có mảy may sắp đặt 

nào mà tôi liền gởi lời khai thị tới ngay, sợ họ sẽ chẳng nghe, lại còn thiếu 

sót lễ tiết nữa! Nếu họ gởi thư đến, phải dùng danh xưng  “đệ tử Ninh… pháp 

 danh Đức… đảnh lễ” . Chuyện ấy cố nhiên không cần phải nói nữa. Nhưng 

có kẻ chẳng biết thời thế, muốn cầu quy y mà vẫn chẳng chịu dùng một chữ 

khuất mình, trở thành khinh pháp mạn người. Nếu chấp nhận [cho kẻ ấy quy 

y]  thì  đôi  bên  đều  bị  mắc  lỗi.  Quang  già  rồi,  chớ  nên  thường  gởi  thư  đến. 

Những điều tôi đã nói với ông, hãy tham khảo thêm những điều đã nói trong 

Văn Sao để châm chước mà làm. Đợi sau này, Chánh Tín Lục được in ra, sẽ 

gởi bao nhiêu đó cuốn để làm cho những kẻ lậm sâu thuốc độc đều ói sạch 

cả ra, để làm một nhà Nho chân chánh mới mẻ. 

Bọn Trình - Châu không chỉ trái nghịch Phật pháp mà còn hoàn toàn trái 

nghịch tâm pháp của thánh nhân. Những kẻ phế kinh điển, phế luân thường, 

vứt bỏ lòng hiếu, không biết hổ thẹn, giết cha, giết mẹ ngày nay đều do bọn 

Lý Học đả phá nhân quả, báo ứng, sanh tử, luân hồi mà ra. Họ cho rằng “có 

làm điều gì để làm lành thì chính là ác”; ngăn cản cái tâm vui mừng hâm mộ 

làm lành của người khác. Họ cho rằng “con người chết đi, hình hài đã mục 

nát, thần hồn cũng phiêu tán”, tức là mở ra con đường không kiêng sợ cho 

người khác. Thật ra, họ muốn đối nghịch đức Phật để Nho giáo được hưng 

thịnh lớn lao, chẳng biết Nho giáo bởi đấy mà bị diệt vong, chẳng đáng buồn 

sao?  Nhưng  ông  học  vấn  chưa  rộng  lớn,  hãy  cứ  sốt  sắng  đề  xướng  [pháp 

môn  Tịnh  Độ],  còn  những  chỗ  đả  phá  bài  xích  Lý  Học  hãy  để  từ  từ.  Nếu 

không,  chắc  sẽ  bị  bọn  hẹp  hòi  câu  nệ  ám  hại  ngầm,  chẳng  thể  không  biết 

[điều này]! Mong hãy sáng suốt soi xét. 

Tôi một bề chẳng so đo, cứ tiện tay dùng giấy để viết nên khổ giấy lớn -

nhỏ bất nhất. Tờ giấy này dùng để dán vào cửa kiếng trong mùa Đông vừa 

rồi, vứt đi cũng đáng tiếc; vì thế, dùng [để viết thư] cho kẻ tri kỷ. Người em 

thứ hai tên là Trung Vũ, pháp danh là Đức Hằng. Nếu con người 

“vô  hằng”  (không  có  ý  chí  chẳng  đổi  dời)  thì  chẳng  những  không  thể  học 

Phật mà cũng chẳng thể làm người. Hãy nên dùng hằng tâm để nghiêm túc 

giữ  luân  thường  đạo  lý  hòng  trọn  hết  bổn  phận  làm  người.  Lại  còn  dùng 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 204 of 274

hằng  tâm  kiền  thành  tu  pháp  môn  Tịnh  Độ  để  thực  hiện  đạo  “tự  lợi,  lợi 

người” thì gọi là Đức Hằng. Người em thứ ba tên là Hiến Vũ pháp danh là 

Đức Phục. Bản tâm của chúng ta cùng bản tâm của Phật không hai, do mê 

muội  nên  ngược  ngạo  làm  chúng  sanh.  Nếu  có  thể  tận  lực  thực  hành  đạo 

“giữ vẹn luân thường, trọn hết bổn phận” và pháp tín nguyện niệm Phật, sẽ 

khôi  phục  nguồn  tâm  sẵn  có,  tức  là  như  câu  nói:   “Thánh  do  mất  niệm  mà 

 thành cuồng”, nay vẫn dùng cái tâm này để cầu ngược lại, liền có thể khôi 

phục được nguồn tâm sẵn có, [tức là]  “khắc niệm thành thánh”  vậy! Xin hãy 

sao lại những điều này, gởi sang cho họ  (Ngày mồng Ba tháng Tư năm Dân Quốc 

 20 - 1931) 

141. Thư trả lời cư sĩ Ninh Đức Tấn (thư thứ tư) 

Bài  tựa  duyên  khởi  cho  Đôn  Luân  Liên  Xã203  đã  soạn  xong  gồm  tám 

trăm sáu mươi tám chữ. Văn tuy vụng về, chất phác, nhưng nghĩa vốn lấy từ 

kinh  Phật,  lời  Tổ,  thật  đáng  để  nương  theo,  trọn  chẳng  có  nghĩa  nào  đáng 

ngờ! Hãy nên thỉnh người viết chữ đẹp viết theo lối chữ Khải. Nếu dùng lối 

nửa  chữ  Hành,  nửa  chữ  Thảo,  chen  thêm  kiểu  chữ  Lệ,  chữ  Triện  v.v…  thì 

chỉ  có  thể  làm  vật  gây  sướng  mắt  cho  người  đọc,  chứ  không  thể  dùng  làm 

căn cứ để lợi người! Vì thế, muốn cho hết thảy mọi người hễ xem đến đều 

cùng  hiểu  rõ  ngay,  chắc  chắn  chớ  nên  dùng  những  kiểu  chữ  Hành,  Thảo, 

Triện, Lệ! Hơn nữa, mỗi chữ đều viết theo lối Chánh Thể, phàm những lối 

Tục Thể, Thiếp Thể, Phá Thể đều thuộc loại khinh nhờn, thiếu trang trọng, 

cũng chớ nên dùng. 

Lại  có  những  người  viết  chữ  thuê  thường  viết  thừa  nét  hoặc  viết  thiếu 

nét các chữ, nhưng đều chẳng chịu sửa đổi, chỉ ghi chú ở cuối bài, [những 

lối viết ấy] cũng đều chẳng đáng để noi theo! Hễ sửa cho đúng thì văn lẫn 

nghĩa đều rõ ràng. Bọn họ chỉ mong cho đẹp mắt, không màng tới văn nghĩa, 

đấy  chính  là  thói  xấu  của  bậc  đại  thông  gia.  Nếu  chữ  nhiều  thì  dùng  một 

chấm to chấm trên mỗi chữ, hoặc dùng một hình tam giác (△) để đánh dấu 

bên cạnh. Nếu sót chữ thì viết chèn vào chỗ giao nhau giữa chữ trên và chữ 

dưới để vừa nhìn liền biết ngay. Hơn nữa, hãy nên chấm câu để ai nấy đều 

đọc thành câu [trọn vẹn]. Nếu chẳng chấm câu, lại gặp phải người chưa hề 

nghe đến Phật pháp sẽ thật khó thể lãnh hội được ý nghĩa lời văn. Đối với 

những  nghĩa  được  nói  và  người  được  nói  trong  bài  văn  ấy,  hãy  xem  nhiều 

trước  thuật  Tịnh  Độ  sẽ  tự  biết.  Do  tinh  thần  không  đủ  nên  chẳng  thể  sao 

chép cặn kẽ cho ông được. Bốn vị đại sư Thiện Đạo, Pháp Chiếu, Phi Tích, 

Huệ  Nhật  đều  là  bậc  hoằng  dương  Tịnh  Độ  ở  đất  Tần204  vào  đời  Đường. 

203 Xin đọc  “Lời tựa trình bày duyên khởi của Đôn Luân Liên Xã”  (được đánh số 73) trong Ấn 

Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, cuốn Hạ. 

204 Bốn vị này đều hoằng pháp tại kinh đô Trường An đời Đường. Trường An nay là thành phố 

Tây An thuộc tỉnh Thiểm Tây. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 205 of 274

Muốn biết tường tận hãy nên tra trong Tịnh Độ Thánh Hiền Lục sẽ tự biết 

 (Mồng Năm tháng Năm) 

142. Thư trả lời cư sĩ Ninh Đức Tấn (thư thứ năm) 

Mồng  Ba  tháng  này  nhận  được  thư  ông,  biết  ông  vẫn  chưa  nhận  được 

bài tựa cho Đôn Luân Liên Xã được gởi bằng thư bảo đảm ngày mồng Năm 

tháng Năm, vì thế không trả lời ngay, chờ nhận được tin hồi báo rồi sẽ trả 

lời. Nay đã mồng Chín mà vẫn chưa nhận được tin, sợ bị thất lạc rồi, hoặc 

đã quên ghi. May là lần này vẫn còn giữ bản nháp. Nếu chưa nhận được, xin 

hãy nói rõ cho biết, sẽ sao lại gởi đi. Người em trai thứ tư của ông tuổi còn 

thơ bé đã muốn xin quy y, tánh tình minh mẫn, nếu chẳng giữ nết khiêm tốn 

thì chẳng những không được ích mà ngược lại còn bị hại. Những kẻ thông 

minh xưa nay phần nhiều đều mắc họa vì thông minh là do cậy mình thông 

minh  rồi  khinh  người  miệt  thánh,  hoặc  báng  Phật  hủy  pháp,  hoặc  lầm  lạc 

nẩy sanh ý kiến ức đoán, cầu mong danh lợi trong đời này và hư danh sau 

khi đã chết. Chẳng biết đã thiếu đức khiêm cung thì thiên địa quỷ thần đều 

ghét,  huống  chi  con  người?  Vì  thế,  thường  đều  trở  thành  phường  cuồng 

vọng,  hoặc  trở  thành  lũ  gian  ác.  Nếu  giữ  lòng  khiêm  cung  thì  càng  thông 

minh càng có lợi ích thật sự, ắt sẽ có thể nghèo cùng thì riêng mình thiện, hễ 

hiển  đạt  thì  làm  cho  người  khác  được  cùng  thiện.  Huống  hồ  có  thể  nương 


theo pháp môn Tịnh Độ trong Phật pháp để tự lợi, lợi tha ư? 

Con  ông  sẽ  có  pháp  danh  là  Tông  Tâm.  Cháu  ông  sẽ  có  pháp  danh  là 

Tông Huệ. Do có thể chú trọng cái gốc nơi tâm, nơi huệ thì ruộng ấy sẽ thâu 

hoạch được. Nhỏ là hiền nhân, thiện nhân trong thế gian; lớn là thánh nhân 

xuất  thế  gian,  do  chính  mình  có  siêng  năng  cày  cấy  hay  không  và  cày  cấy 

có đúng cách, có được hạt giống tốt nhất hay không? Thầy Minh Đạo là đệ 

tử của người bạn Quang là sư Chân Đạt, trước đây cũng quy y với Quang. 

Nhưng Quang thề chẳng thâu nhận đồ đệ, nên theo xuất gia với người bạn. 

Hoàng Hàm Chi bận bịu gần chết, đừng gởi thư cho cho ông ta! Lời đề bạt 

cho Tam Dư Đường205, trong nhất thời trọn chẳng có lúc rảnh rỗi. Phàm diễn 

thuyết  đều  có  chuyện  lập  pháp  tòa,  nhưng  người  nói  đứng,  kẻ  nghe  ngồi, 

chẳng những không hợp nghi thức mà còn kẻ mệt nhoài, người nhàn nhã quá 

mức, quyết chẳng thể theo cách ấy được. Hãy nên ai nấy cùng ngồi để nói, 

để nghe. Nhiễu Phật nhưng không thể nhiễu quanh Phật, chỉ [có thể] nhiễu 

quanh  trước  Phật  thì  cũng  giống  như  nhiễu  quanh  đức  Phật.  Niệm  ra  tiếng 

hay  niệm  thầm  đôi  đằng  đều  có  ích;  nhưng  niệm  rõ  tiếng  chẳng  thể  niệm 

lâu được, hãy nên phần nhiều chủ yếu là niệm thầm thì chẳng đến nỗi bị tổn 

thương thành bệnh. 

205  Đây  chính  là  bài   “Luận  về  tên  gọi  của  Tam  Dư  Đức  Đường”   (bài  số  17  thuộc  phần  Tạp 

Trước) trong Ấn Quang Văn Sao Tục Biên quyển Hạ. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 206 of 274

Chữ Nam-mô cả cõi đời đều đọc là Nạp Mồ (Namó), sao ông lại chiếu 

theo  âm  gốc  [của  mặt  chữ]  để  đọc206.  Công  đức  niệm  Phật  vô  lượng  vô 

biên,  chẳng  thua  công  đức  niệm  kinh.  Giảm  thọ  để  cầu  phước  thọ  khỏe 

mạnh, bình yên, sao bằng khuyên người ta niệm Phật ăn chay, cầu sanh Tây 

Phương chẳng tốt hơn hay sao? Toa thuốc trị bệnh sởi đã gởi trước kia, tôi 

đã bảo một danh y xem xét, ông ta nói toa thuốc ấy tuy hay nhưng cần phải 

xét coi bệnh tình như thế nào; nếu nhất loạt sử dụng cũng có khi bất lợi. Vì 

thế chẳng cho in vào cuối sách Đạt Sanh Biên nữa. Hiện nay, hơi khó hiện 

được  thân  tể  quan207;  nếu  có  thể  kiếm  sống,  sẽ  không  coi  làm  quan  là  cao 

cả nhất. Lời ông nói tựa hồ có lý, nhưng thật ra tệ vô cùng. Cần phải phân 

biệt thân - sơ, gần - xa, rồi mới đối xử bình đẳng với hết thảy thì rất tốt. Nếu 

từ trước đến nay chẳng phân biệt thì không đủ sức để lo liệu thấu đáo, ắt sẽ 

coi  thân  giống  như  sơ,  sẽ  trở  thành  người  chẳng  bằng  cầm  thú.  Từ  nay  trở 

đi, ông ăn nói phải châm chước cẩn thận. Nếu không, sẽ mang tội khiến cho 

người khác bị lầm lạc, họa ấy chẳng nhỏ đâu, há nên nói rối tung đạo lý hay 

sao? Những kẻ phế bỏ luân thường hiện thời nói cha và con gái, mẹ và con 

trai đều có thể tự do luyến ái, cũng là ăn nói đảo loạn đạo lý, do thói tệ tự 

cho mình là đúng mà ra! Cõi đời rối loạn là vì chẳng biết nhân quả, báo ứng, 

sanh tử, luân hồi; nếu như thật sự biết, đâu dám mặc tình làm càn để đời đời 

kiếp kiếp mang họa? 

Bài văn của Lưu Bá Ôn208 chính là bài văn hết sức phàm tục, thiển cận; 

tuy nói có vẻ có lý, nhưng Huyết Bồn Kinh do tăng sĩ thô tục ngụy tạo để 

dụ  dỗ  kẻ  ngu  tục.  Ông  ta  quả  quyết  đấy  là  kinh  Phật,  quả  thật  đã  bộc  lộ 

sự  hiểu  biết  thiếu  rộng  rãi.  Những  điều  khác  đều  là  cưỡng  nói  đạo  lý,  so 

với  bọn  Tống  Nho  đả  phá  bài  xích  nhân  quả  luân  hồi  [thì  đều  cùng  có  tác 

dụng] khiến cho những gã Nho sĩ chẳng cao minh mà muốn [làm ra vẻ] cao 

minh cùng bị hãm trong hầm sâu tà kiến nhưng vẫn chẳng biết. Nay có sách 

206 Do chữ Nam Mô (南無) là phiên âm từ xưa của chữ Namo tiếng Phạn (do trước thời Tống, 

chữ  Vô  vẫn  đọc  với  vận  mẫu  M).  Vì  vậy,  các  bản  kinh  sách  thường  dùng  chữ  Nạp-mạc  (納莫

: Namó, thường đọc trại thành Nạp Mồ) hoặc để chú âm cách đọc cho đúng chữ Nam Mô. Ông 

Ninh Đức Tấn chấp chặt vào mặt chữ nên đọc là Nam Vô (Nánwú). 

207 Chữ Tể Quan được hiểu theo ba nghĩa: 

1) Tể Quan là quan Trủng Tể thuộc đời Châu, còn gọi là Thái Tể, hoặc còn gọi đầy đủ là Thiên 

Quan Trủng Tể, được lập ra dưới thời Tây Châu, vị trí thấp hơn Tam Công, nhưng đứng đầu Lục 

Khanh.  Sách  Thượng  Thư  giảng:   “Trủng  Tể  nắm  quyền  cai  trị  đất  nước,  thống  lãnh  bá  quan, 

 trông khắp bốn biển” . Khi vua còn thơ ấu, Trủng Tể nắm quyền nhiếp chánh. 

2) Là từ ngữ chỉ chung các quan chức. 

3) Dưới thời Thanh, chữ Tể Quan hầu như thường dùng để chỉ quan huyện. Lương Chương Cự 

(một danh sĩ cuối đời Thanh) thường dùng chữ Tể Quan theo nghĩa này trong các tác phẩm của 

ông, như trong tập Quy Điền Tỏa Ký: “Ngày tôi ở Tô Châu, tới bái kiến huyện lệnh đất Ngô, ông 

 ta nói: ‘Ta đỗ Tiến Sĩ ba chục năm trước, cho đến khi đậy nắp hòm vẫn mang thân Tể Quan” (ý 

nói chỉ làm tới chức quan huyện mà thôi). 

Theo mạch văn, chữ Tể Quan ở đây được hiểu theo nghĩa thứ hai. 

208 Tức bài Thư Lưu Vũ Trù Hành Hiếu Truyện Hậu (viết sau cuốn Hành Hiếu Truyện của Lưu 

Vũ Trù), ghi những cảm nghĩ của Lưu Bá Ôn (Lưu Cơ) về tác phẩm Hành Hiếu Truyện. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 207 of 274

Chánh  Tín  Lục  có  thể  chuyên  trị  căn  bệnh  của  Tống  Nho.  Chất  độc  Tống 

Nho đã tiêu thì [bài văn ấy của] Lưu Bá Ôn có còn giá trị để nhắc tới nữa 

hay  không?  Sách  ấy  đã  được  sắp  chữ  xong  xuôi,  cuối  tháng  Bảy  hoặc  sau 

Trung Thu sẽ gởi [cho ông] vài gói. Sách này được in bằng loại giấy in báo 

dày bốn mươi mấy trang, phỏng định [giá tiền] chừng khoảng năm xu [một 

cuốn]. In trước một vạn bản. Nếu muốn tiêu chất độc Tống Nho, chỉ có sách 

này là hợp thời cơ nhất! 

Tâm  niệm  của  ông  cao  đến  độ  những  gì  thánh  nhân  đã  lập  ông  cũng 

không vừa ý, thấp thì cứ muốn hiện thân cứu người trong cõi đời cực loạn 

này! Ấy đều là do chẳng lượng sức mình, cho nên mới có những thứ tri kiến, 

mong mỏi ấy! Thầy Minh Đạo bữa sau đi Thượng Hải, tôi bảo đem gởi Linh 

Phong Tông Luận209 cho ông. Tô Châu Kinh Phòng không có [sách ấy]. Ông 

xin khởi sự đặt ra [thể lệ chọn] pháp danh, kể ra mấy chục chữ húy, để sau 

này nếu có ai xin [quy y] thì phải dựa theo đó đặt pháp danh [để khỏi phạm 

húy]. Quang cũng không có lòng dạ đâu mà nhớ những chuyện ấy của ông! 

Ông lại còn [đề nghị] những pháp danh đã đặt cũng đều phải kê khai hết để 

khỏi đến nỗi đặt tên trùng lập. Quang đã không có môn đình, nên chẳng nghĩ 

đến  thường  trụ.  Tất  cả  những  người  quy  y,  ngoại  trừ  những  ai  thường  gởi 

thư đến hoặc có chuyện dính líu tới, đều nhất loạt chẳng ghi sổ. 

Ông [viết thư nói] dùng một trăm đồng để in một ngàn bộ Đạt Sanh 

Biên, lại dùng mười đồng biếu Quang xài vặt, lại đem mười đồng để Hoằng 

Hóa  Xã  [ấn  tống  những  văn  bản]  phát  nguyện  giữ  giới.  Số  tiền  còn  dư  lại 

đều  dùng  hết  để  in  Gia  Ngôn  Lục,  [số  sách  được  in  ra  ấy  sẽ  được]  giữ  tại 

Hoằng  Hóa  Xã  để  tặng  cho  người  khác,  hoặc  căn  cứ  theo  số  lượng  để  gởi 

sang huyện Hộ210. Sao ông chẳng biết tính toán như thế? Đủ biết rằng ông 

cũng mắc bệnh nói lời chẳng thật! Tôi không trách ông nói lời ấy chẳng thật, 

nhưng quả thật sợ ông trong hết thảy cách cư xử đều phạm phải cái bệnh hư 

trương thanh thế này. Món tiền một trăm đồng ấy, trừ đi khoản tiền dùng để 

in một ngàn cuốn Đạt Sanh Biên và chi phí gởi đi, lại trừ ra hai chục đồng 

thì số còn dư cũng chẳng được mấy mà vẫn dùng kiểu ăn nói lớn lối đó ư? 

Tôi biếu sách cho người ta cũng chẳng dám ăn nói lớn lối với người ta, chỉ 

sợ  người  ta  nói  tôi  mang  tâm  kiêu  căng.  Nếu  người  khác  phạm  phải  bệnh 

này,  tôi  cũng  không  nói.  Do  ông  có  lẽ  cũng  muốn  là  người  tận  tụy  thực 

209 Linh Phong Tông Luận còn có tên là Ngẫu Ích Đại Sư Tông Luận, Ngẫu Ích Tông Luận, hoặc 

Linh Phong Ngẫu Ích Đại Sư Tông Luận, gồm 10 quyển, do Thành Thời đời Minh biên tập, tập 

hợp đủ mọi thể loại như nguyện văn, pháp ngữ, vấn đáp, sớ, truyện v.v… Qua những tác phẩm 

ấy có thể thấy được quan điểm, nhận định về các Tông của đại sư Ngẫu Ích nên mới gọi là Tông 

Luận. 

210 Hộ là tên một huyện đã từ thời cổ ở Thiểm Tây, thuộc vùng phụ cận thành phố Tây An (cố đô 

Trường An), dựa lưng vào núi Tần Lĩnh, phía nam sông Vị, thuộc phía Đông của Tây An. Đất 

Hộ vốn có tên cổ là Hỗ Thị Quốc được thành lập vào thời nhà Hạ, đến đời Tần đất Hỗ bị đổi tên 

thành Hộ. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 208 of 274

hành,  do  chuyện  này  chắc  bạch  khuê211  có  vết,  nên  chẳng  thể  không  nói. 

Pháp  danh  hay  bút  danh  có  gì  mà  không  viết  được?  Trang  đầu  tiên  viết: 

 “Đặt  pháp  danh  cho  hai  đứa  em  trai  khiến  chúng  cùng  nhờ  ơn  Phật  được 

 thấm đẫm pháp nhuận. Ân đức tột cùng, dẫu trời che đất chở cũng khó thể 

 sánh ví được muôn một”,  sao mà chuộng những câu chữ rỗng tuếch đến thế? 

Cái  thói  ấy  chắc  chỉ  có  thể  sử  dụng  được  trước  mặt  hoàng  đế  vào  thời  đại 

chuyên chế mà thôi! Sử dụng vào những chỗ khác sẽ chẳng thành lời lẽ gì 

đâu!  (Viết dưới đèn ngày mồng Chín tháng Sáu). 

143. Thư trả lời cư sĩ Ninh Đức Tấn (thư thứ sáu) 

Thư  trước  gởi  cho  thầy  Minh  Đạo  và  khoản  tiền  gởi  cho  Quang,  cũng 

như  thư  sau  gởi  cho  Quang  đều  nhận  được  cả.  Tôi  vốn  muốn  trả  lời  ngay, 

nhưng  do  trong  cuốn  Tây  Phương  Công  Cứ,  phần  Sáu  Phương  Phật  trong 

kinh Di Đà bị sót mất hai mươi chữ  “Xá Lợi Phất! Ư nhữ ý vân hà? Hà cố 

 danh vi Nhất Thiết Chư Phật Sở Hộ Niệm Kinh”  mà mấy người giảo chánh 

đều không trông thấy. Quả thật là nghiệp chướng tâm nhãn, khiến trở thành 

tội lỗi lớn lao! Hiện thời đã in riêng một bản gồm ba trang, đã in được sáu 

ngàn bản, đều in theo kiểu để cắt dán [vào chỗ bị thiếu]. Khi in xong sẽ gởi 

đến.  Ở  chỗ  ông  có  hai  gói  sách,  phàm  những  cuốn  tự  giữ  và  đã  tặng  cho 

người khác, mỗi cuốn đều dán cẩn thận hòng khỏi bị tội bỏ sót kinh văn. Sau 

này, khi [bản đính chính ấy] được in ra sẽ gởi đi, không phải viết thư nữa. 

Nói  đến  tật  dịch,  hãy  bảo  mọi  người  đều  cùng  ở  trong  nhà  của  chính 

mình niệm Quán Thế Âm Bồ Tát, sáng tối đến Phật đường lễ bái bao nhiêu 

đó lạy và niệm bao nhiêu đó câu. Ngoài ra, bất luận đi, đứng, nằm, ngồi và 

làm hết thảy chuyện, trừ lúc viết văn, tính sổ phải dụng tâm ra, khi làm hết 

thảy mọi chuyện khác đều nên niệm. Niệm khi ngủ thì nên niệm thầm trong 

tâm.  Nếu  áo  mũ  chỉnh  tề,  tay  và  miệng  rửa  súc  sạch  sẽ  rồi,  niệm  ra  tiếng 

cũng  được,  niệm  thầm  hay  niệm  nhỏ  tiếng  đều  được.  Nếu  ngủ  nghỉ  hoặc 

lúc mới dậy, áo mũ vẫn chưa chỉnh tề, hoặc khi tắm rửa, tiêu tiểu, hoặc đến 

chỗ không sạch, niệm thầm trong tâm cũng có công đức y hệt như vậy. Nếu 

niệm ra tiếng sẽ chẳng hợp nghi thức. Ví như đứa trẻ nhớ mẹ, trong suốt một 

ngày,  không  lúc  nào  chẳng  nghĩ  nhớ  đến  mẹ.  Dẫu  khi  ngủ  nghỉ,  tắm  rửa, 

tiêu tiểu, há để cho trong tâm hoàn toàn quên mất chuyện niệm Phật! Đã nhớ 

được vô ngại thì niệm thầm trong tâm cũng vô ngại. Người tuy chí ngu cũng 

không ai chẳng sợ chết! Niệm Quán Thế Âm có thể được Ngài che chở khỏi 

bị lây bệnh dịch ác nghiệt ấy. Nếu dạy hết thảy mọi người trong một ngày hễ 

thuận tiện bèn niệm thì tiếng niệm Quán Âm sẽ vang khắp ruộng đất, đường 

sá. 

211 Bạch khuê là một loại ngọc trắng ngần, thường được cắt thành miếng mỏng để làm đồ trang 

sức. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 209 of 274

Ông  chỉ  biết  đối  trước  Bồ  Tát  niệm,  nếu  vậy  thì  có  mấy  người  niệm 

được? Ai lại có thể quỳ niệm năm trăm câu? Pháp Niệm Phật thì trước hết là 

đứng niệm bài kệ tán Phật rồi niệm danh hiệu, đến câu thứ hai liền đi nhiễu. 

Nếu là chỗ rộng rãi thì đi nhiễu quanh, chỗ chật hẹp thì đi theo đường thẳng. 

Nhiễu quanh thì đi từ Đông qua Nam, sang Tây, lên Bắc. Đi nhiễu thẳng thì 

từ vách này bước thẳng tới trước, đến vách [đối diện] lại quay đầu [bước trở 

lại] nhưng cũng cần phải theo quy củ từ Đông sang Nam qua Tây lên Bắc để 

xoay mình, chớ đừng từ Đông sang Bắc, sang Tây, rồi về Nam, đấy gọi là 

“đi ngược”, phạm lỗi! 

Kệ hồi hướng rộng lớn vô ngại, [đọc bài kệ ấy] thì có gì là không được, 

nhưng quỳ niệm năm trăm câu thì chắc chắn không được, do người ta phần 

nhiều không thể làm như thế được, hoặc làm lâu ngày sẽ thành bệnh. Đang 

trong cõi đời cực khổ cực ác này, chỉ A Di Đà Phật, Quán Thế Âm Bồ Tát là 

đáng nương tựa được! Dạy cho khắp hết thảy già - trẻ - trai - gái hằng ngày 

thường  niệm  Quán  Thế  Âm  trong  nhà,  bảo  đảm  chẳng  gặp  tai  họa,  được 

nhiều  điều  tốt  lành.  Chỉ  nên  đến  niệm  trong  điện  thờ  Quán  Âm  vào  buổi 

sáng và buổi tối; ngoài ra, tùy mỗi người đi - đứng - nằm - ngồi đều có thể 

niệm sao cho thuận tiện. Đây quả thật là phương cách thuận tiện nhất. 

Hàng nữ nhân chịu niệm từ nhỏ, về sau xuất giá sẽ không bị khổ vì khó 

sanh. Hoặc lúc cấn thai liền hằng ngày thường niệm, hoặc đến khi sanh nở, 

hãy  nên  bảo  sản  phụ  tự  niệm  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát  ra  tiếng,  những  người 

chăm sóc bên cạnh đều cùng lớn tiếng niệm giúp cho sản phụ. Người trong 

gia đình ở tại phòng khác cũng có thể niệm cho sản phụ. Dẫu sanh khó đến 

nỗi  sắp  chết  mà  niệm  thì  chẳng  bao  lâu  sẽ  an  nhiên  sanh  nở.  Chớ  nên  nói 

“lõa lồ bất tịnh, niệm sợ mắc tội!” Chẳng biết đấy là lúc không thể làm sao 

khác  được,  chứ  không  phải  là  có  thể  cung  kính,  khiết  tịnh  mà  chẳng  chịu 

cung kính, khiết tịnh vậy! Chẳng những không có tội lỗi, mà mẹ lẫn con đều 

cùng gieo thiện căn. Người đời thường biết giữ theo lẽ thường mà chẳng biết 

quyền  biến,  đến  nỗi  chẳng  dám  dùng  pháp  “[không  những]  khỏi  khổ,  [mà 

còn]  gieo  được  thiện  căn”,  để  rồi  phải  chịu  khổ,  hoặc  bị  mất  mạng,  chẳng 

đáng buồn sao? Lúc sanh nở vạn phần chớ nên niệm thầm trong tâm mà phải 

niệm ra tiếng. Vì lúc ấy, [sản phụ] phải gắng sức đẩy đứa con ra, nếu niệm 

thầm trong tâm sẽ có thể bị bệnh. Dẫu chẳng bị bệnh nhưng công đức niệm 

thầm yếu nhỏ lắm so với niệm ra tiếng. Người đời nâng vật nặng còn phải 

dùng tiếng hò reo để giúp sức, huống chi trong khoảnh khắc sanh tử ấy, há 

chẳng nên tận lực cầu Bồ Tát gia bị ư? 

Từ trước đến nay, Quang chẳng biết cõi đời mê tín, [người đời thường] 

cho  là  “chẳng  được  niệm  Phật  trong  phòng  sanh”.  Hơn  nữa,  “người  niệm 

Phật  chẳng  dám  bước  vào  phòng  bà  đẻ”,  nên  trong  Văn  Sao  chưa  hề  nhắc 

tới. Bốn năm năm gần đây mới biết điều tệ này nên thường nói với hết thảy 

mọi người, cũng mong cho mẹ con [sản phụ] được an vui, cũng mong cho 

con cái [do họ] sanh ra đều sẵn đủ chánh tín, đều là người lành. Vì thế, nói 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 210 of 274

với ông. Do tâm lo cho ông trọn chẳng thấu hiểu văn nghĩa, đến nỗi Văn Sao 

đã nhiều lần nói “đi - đứng - ngồi - nằm, tắm rửa, tiêu tiểu, đều niệm Phật 

được”, mà ông vẫn hỏi “tùy theo lúc đi - đứng - ngồi - nằm, lúc bận bịu, lúc 

rảnh rang để niệm lớn tiếng, nhỏ tiếng hay niệm thầm có được hay chăng?” 

Tôi nhận thấy: Ông chỉ biết “quỳ niệm là hữu ích”, tức là làm cho đa số mọi 

người chẳng dám phát tâm niệm! 

Tam  Chướng  là  Phiền  Não  Chướng,  Nghiệp  Chướng,  Báo  Chướng. 

Phiền Não chính là vô minh, còn gọi là Hoặc, tức là chẳng hiểu lý   ([“chẳng 

 hiểu lý”] chính là tham - sân - si), lầm lạc khởi lên các thứ tâm niệm chẳng thuận 

lý.  Nghiệp  tức  là  do  những  Tâm  Sở212  “tham  -  sân  -  si  phiền  não”  mà  làm 

những  chuyện  ác  giết  -  trộm  -  dâm  v.v…  vì  thế  gọi  là  Nghiệp.  Nghiệp  đã 

thành,  thì  tương  lai  nhất  định  phải  chịu  các  thứ  khổ  báo.  Tam  Đồ:  Đồ  là 

đường, là nẻo, có nghĩa thông với nhau. Do các ác nghiệp giết - trộm - dâm 

nên sẽ chịu ác báo trong Tam Đồ là địa ngục, ngạ quỷ, súc sanh. Tám nạn 

cũng có Thông (chung) và Biệt (riêng). Thông là lụt, hạn, tật dịch v.v… Biệt 

là: 

1) Sanh trước khi đức Phật giáng thế hay sanh sau khi Phật đã nhập Niết 

Bàn 

2) Vô Tưởng Thiên213 

3) Bắc Câu Lô Châu214 

212 Tâm Sở (Caitta hay Caitasika) còn dịch là Tâm Số, Tâm Sở Hữu Pháp, Tâm Sở Pháp, Tâm Số 

Pháp, tức là những điều phụ thuộc vào Tâm Vương (Tâm Vương là thuật ngữ trong Duy Thức chỉ 

bản thể của sáu thức hoặc tám thức, tức là chủ thể của những tác dụng tinh thần). Nói cách khác, 

Tâm Sở là những tác dụng, những thuộc tính của Tâm Vương. Hay nói thông tục hơn là những 

tác dụng tinh thần phức tạp. Theo Đại Thừa Duy Thức Luận, Tham, Sân, Si là ba Tâm Sở được 

xếp vào tiểu loại Phiền Não trong sáu loại Tâm Sở (Biến Hành, Biệt Cảnh, Thiện, Phiền Não, Tùy 

Phiền Não, Bất Định). 

213 Vô Tưởng Thiên (Asamjñisattvāh), còn dịch là Vô Tưởng Hữu Tình Thiên, Vô Tưởng Chúng 

Sanh Thiên, Thiểu Quảng Thiên, Phước Đức Thiên, là một tầng trời thuộc Sắc Giới, là cảnh giới 

cảm được của người tu chứng Vô Tưởng Định. Chư thiên cõi trời này do đã diệt sạch niệm tưởng, 

chỉ còn sắc thân và Hành Uẩn, nên gọi là Vô Tưởng Thiên. Đây là cảnh giới tối cao của ngoại đạo 

Bà La Môn. Chư thiên cõi này thọ mạng năm trăm đại kiếp, do không còn tưởng niệm nên thường 

đắm chìm trong niềm vui Vô Tưởng Định, không có ý cầu xuất thế, không cảm nhận nỗi khổ vô 

thường

214 Bắc Câu Lô Châu (Uttara-kuru) còn dịch là Uất Đan Việt, Bắc Đan Việt v.v… dịch nghĩa là 

Thắng Xứ, Thắng Sanh, Cao Thượng là một trong bốn đại châu quanh núi Tu Di. Theo Đại Lâu 

Thán Kinh, châu này thuộc biển nước mặn phía Bắc núi Tu Di, hình dáng như cái hộp đậy nắp, 

bốn phía vuông vắn, được bao quanh bằng bảy ngọn núi vàng và núi Đại Thiết Vi, đất bằng vàng 

ròng, bằng phẳng, sạch sẽ, không hề có gai góc, đủ mọi thứ đẹp đẽ, ngày đêm thường sáng sủa. 

Người ở châu này hình dạng giống nhau, cao bằng nhau, luôn sống yên vui, không bị lệ thuộc, 

hoạn nạn, tranh chấp. Con người sống không cần nhà cửa, không có hôn nhân, gia đình, sanh con 

ra không cần nuôi. Mang thai bảy ngày liền sanh, mang con ra bỏ bên vệ đường. Ai đi qua cũng 

giơ tay đút vào mồm đứa trẻ, sữa từ đầu ngón tay liền tiết ra; đến ngày thứ bảy, đứa trẻ đã cao lớn 

bằng người trưởng thành. Tuổi thọ ở châu này là một ngàn năm, sau khi mất được sanh lên trời 

Đao Lợi. Hơn nữa, trong bốn đại châu, riêng châu này không có địa ngục! Do quá sung sướng, vô 

tư lự, không phải lo ăn lo mặc, người châu này không cảm nhận được sự vô thường, không có ý 

thoát ly tam giới. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 211 of 274

4) Thế Trí Biện Thông 

5) Mù - điếc - câm - ngọng 

6) Địa ngục 

7) Ngạ quỷ 

8) Súc sanh. 

Tám  thứ  này  tuy  khổ  -  vui,  trí  -  ngu  khác  nhau,  nhưng  đều  cùng  khó 

nhận  lãnh  sự  giáo  hóa  của  đức  Phật;  vì  thế  đều  gọi  là  tám  nạn   ([viết  trong] 

 ngày Lập Thu) 

144. Thư trả lời cư sĩ Ninh Đức Tấn (thư thứ bảy) 

Thư và bưu phiếu sáu đồng  (đã giao cho Hoằng Hóa Xã) đều nhận được đầy 

đủ.  Ông  tánh  thích  lôi  thôi!  Chuyện  chẳng  khẩn  yếu  đã  qua  rồi,  cần  gì  lại 

phải  nói  nữa?  Ngay  như  trước  đây  ông  muốn  gởi  bánh  Trung  Thu,  vì  bưu 

cục chẳng gởi trong bao, bèn nói tới nói lui! Nói những lời lẽ vớ vẩn ấy để 

làm  gì?  Tôi  đã  bảo  ông  đừng  nên  gởi  đồ  ăn  nữa,  ông  vẫn  cứ  làm  như  thế. 

Những thứ được gởi tới trong mùa Xuân đều bị nát bét. Đầu Thu lại gởi nữa, 

há chẳng phải là tự khuấy mình, nhiễu người? Ông mới học Phật, chỉ nên sốt 

sắng niệm Phật, hiểu được thì cũng theo Ngài đi, mà không hiểu được vẫn 

theo Ngài đi, ngõ hầu chẳng đến nỗi lỡ làng công phu! Ông muốn có được 

một cuốn từ điển hoàn thiện nhất. Chỉ sợ có được cuốn từ điển ấy, ông bèn 

hằng ngày chú trọng tra tìm [từ ngữ] trong tự điển, chẳng rảnh rỗi để niệm 

Phật! 

Muốn tra chữ Phạn thì hãy đọc cuốn Phiên Dịch Danh Nghĩa Tập215  (sáu 

 cuốn),  nhưng  sơ  tâm  chẳng  biết  thể  loại  [của  từ  ngữ  tiếng  Phạn  muốn  tìm] 

thì cũng chẳng dễ tra. Dẫu tra được, vẫn sợ chẳng hiểu rõ văn nghĩa đã được 

giải thích. Muốn tra số mục danh tướng  (từ một đến mười, trăm, ngàn, vạn… danh 

 từ)  hãy  xem  Giáo  Thừa  Pháp  Số216   (sáu  cuốn,  bộ  này  giản  lược  nhưng  danh  mục 

215 Phiên Dịch Danh Nghĩa Tập là một bộ từ điển Phạn - Hán, do sư Pháp Vân biên soạn vào đời 

Tống, bắt đầu từ năm Thiệu Hưng 13 (1143) đời Tống Cao Tông, qua hai mươi năm thu thập tài 

liệu và chỉnh lý mới hoàn thành. Nội dung gồm hơn 2.040 từ ngữ tiếng Phạn trọng yếu trong kinh 

Phật, chia làm sáu mươi bốn thiên. Mỗi thiên đều có lời Tổng luận, trình bày đại ý, kế đến nêu âm 

dịch tiếng Phạn, nêu rõ những cách dịch âm khác nhau, xuất xứ và giải thích ý nghĩa từng từ ngữ. 

216 Giáo Thừa Pháp Số do Viên Tịnh biên tập vào đời Minh. Do thấy các sách Đại Thừa Pháp Số, 

Hiền Thủ Pháp Số còn thiếu sót nhiều nên Sư đã dựa trên quan điểm của Tông Thiên Thai thâu 

thập tất cả những pháp số (những thuật ngữ trong Phật giáo như Tam Quy, Nhất Thừa, Ngũ Giáo, 

Lục  Độ  v.v…)  trong  các  kinh  điển  Phật  giáo  và  trước  tác  của  bách  gia  chư  tử  biên  soạn  thành 

sách  này.  Sách  bắt  đầu  bằng  từ  ngữ  “nhất  tâm”  và  kết  thúc  bằng  “bát  vạn  tứ  thiên  pháp  môn”. 

Trong ấy, cũng giải thích những danh số của các ngoại điển (những kinh sách không thuộc Phật 

giáo). 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 212 of 274

 nhiều) và Đại Minh Tam Tạng Pháp Số217  (mười sáu cuốn. Bộ này giải thích tường 

 tận cặn kẽ, nhưng so với Giáo Thừa Pháp Số thì ít danh mục hơn). Muốn tra đại lược 

sự tích thông - tắc của Phật pháp trong các đời thì nên đọc Thích Thị Kê Cổ 

Lục218  (năm cuốn).  Hơn nữa, cuốn Phật Học Đại Từ Điển do Đinh Phước Bảo 

biên tập danh tướng thật rộng, nhưng phần khảo cứu chẳng được tra xét kỹ 

càng  cho  lắm.  Nói  chung,  có  một  phần  ba  mươi  là  sai  ngoa,  chỉ  bậc  thông 

gia mới phân biệt được rõ ràng. Nếu không, chắc sẽ đến nỗi bị hiểu lầm vì 

sách ấy  (Bộ sách này dựa theo sách của người Nhật Bản đã soạn rồi tăng đính219, dùng 

 số Tây Dương 1, 2, 3, 4, 5, 6, 7, 8, 9, 0 để đánh số thứ tự. Nếu không rành số Tây Dương 

 sẽ bó tay). Bộ này phải tốn mười mấy đồng, hiện thời chẳng biết có còn hay 

không? Mấy bộ sách này nếu là bậc thông gia thì không ai chẳng dùng. Nếu 

có chỗ nào không rõ ràng, hễ tra là rõ. Ông là người không hiểu rõ trọn vẹn; 

nếu  có  mấy  bộ  sách  này  sẽ  thành  ra  suốt  ngày  chuyên  dụng  công  tra  danh 

tướng mà thôi! Do vậy, vẫn chẳng nên thỉnh ngay! Hãy đợi đến khi dần dần 

nhiễm sâu [Phật pháp rồi hãy thỉnh thì sẽ có ích]. 

Huống chi hiện thời phương Nam thủy tai xưa nay chưa hề có, Nhật Bản 

lại chiếm Đông Tam Tỉnh220. Nước ta cực lực tẩy chay hàng Nhật, sợ rằng sẽ 

gây nên cái họa chiến tranh toàn thế giới  (đáng sợ cùng cực).  Đang trong thời 

thế  nguy  hiểm  như  trứng  chồng  này,  chỉ  nên  chuyên  tâm  niệm  Phật,  niệm 

Quán Thế Âm để cầu được ngầm che chở. Huống chi ông còn bận việc nhà, 

rảnh rỗi đâu để nghiên cứu những sách ấy? 

Mấy  năm  trước  đây,  Thiểm  Tây  bị  tai  nạn,  phương  Nam  đã  nhiều  lượt 

quyên góp chở tới. Nay Hồ Bắc, Giang Tây, Giang Tô các xứ bị nước nhận 

chìm,  thảm  chẳng  nỡ  nghe,  cũng  chẳng  nỡ  nói!  Quyên  mộ  đủ  cách  khác 

nhau. Ông Tào Tung Kiều  (người Tô Châu cũng quy y với Quang) mấy năm gần 

217  Đại  Minh  Tam  Tạng  Pháp  Số  do  sư  Nhất  Như  biên  soạn,  thường  được  gọi  tắt  là  Đại  Minh 

Pháp  Số,  hoặc  Tam  Tạng  Pháp  Số,  nội  dung  gồm  những  pháp  số  xuất  phát  từ  Tam  Tạng  kinh 

điển, cũng khởi đầu bằng từ ngữ “nhất tâm” và kết thúc bằng “bát vạn tứ thiên pháp môn”, Tổng 

cộng 1.555 từ ngữ, ghi rõ xuất xứ từ kinh luận trước thuật nào, đồng thời cũng dẫn giải những 

cách giải thích khác nhau của các Tông (nếu có). 

218 Thích Thị Kê Cổ Lược (còn gọi là Thích Thị Kê Cổ Lục, hoặc gọi tắt là Kê Cổ Lục), do ngài 

Bảo  Châu  Giác  Ngạn  soạn  vào  năm  Chí  Chánh  14  (1354)  đời  Nguyên,  là  một  bộ  biên  niên  sử 

Phật giáo, lược thuật lịch sử truyền thừa Phật giáo từ khi mới truyền vào Trung Hoa cho đến đời 

Tống. Sách bao gồm biểu đồ các triều đại Trung Hoa, biểu đồ Thích Ca Văn Phật Tông Phái Tổ 

Sư Truyền Thừa của Ngũ Tổ Hoằng Nhẫn, sự tích của Phật Thích Ca, hai mươi tám vị Tổ Tây 

Thiên, cũng như hành trạng của các vị cao tăng, cổ đức như Đạo An, Cưu Ma La Thập, Phó Đại 

Sĩ, Đạt Ma v.v… cũng như lược sử các Tông Từ Ân, Hiền Thủ v.v… Đến năm Sùng Trinh 11 

(1638), ngài Huyễn Luân soạn Thích Giám Kê Cổ Lược Tục Tập (3 quyển) để chép tiếp những sự 

tích Phật giáo từ Chí Nguyên nguyên niên (1264) đến năm Thiên Khải thứ bảy (1627) đời Minh. 

219  Tăng  đính:  Tăng  thêm  những  từ  ngữ  cần  thiết,  viết  thêm  lời  giải  thích  nếu  cần,  đính  chánh 

những chỗ sai, lược bỏ bớt những chỗ rườm rà không cần thiết. 

220  Đông  Tam  Tỉnh  là  ba  tỉnh  được  chia  ra  từ  vùng  đất  Mãn  Châu  sau  khi  người  Thanh  cai  trị 

Trung  Hoa  gồm  Liêu  Ninh,  Cát  Lâm  và  Hắc  Long  Giang.  Khi  ấy,  quân  phiệt  Nhật  quan  niệm 

 “dục bá Trung Hoa, tiên chiếm Đông Tam Tỉnh; dục bá Đông Á, tiên chiếm Trung Hoa”  (muốn 

làm  bá  chủ  Trung  Hoa,  trước  hết  chiếm  Đông  Tam  Tỉnh.  Muốn  làm  bá  chủ  Đông  Á,  trước  hết 

phải chiếm Trung Hoa). 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 213 of 274

đây quyên mộ cho Thiểm Tây gần đến mười vạn, đều giao hết cho Châu Tử 

Kiều.  Lần  này  chánh  phủ  phái  ông  ta  sang  Giang  Bắc  lo  việc  cứu  trợ.  Tô 

Châu cũng quyên góp được sáu bảy vạn đồng cùng mấy vạn bộ quần áo cũ 

các loại và áo lạnh mới may, nhưng vẫn chỉ là “chén nước, xe củi”221, chẳng 

thể [cứu trợ] trọn khắp! Đê đập trên sông ngòi bị sụt lở rất nhiều, cứu trợ dân 

chúng bị nạn còn chưa đủ tiền để lo trọn, huống là tu bổ đê ư? Khoản tiền 

tu bổ đê so với khoản tiền cứu người sẽ nhiều gấp mấy chục lần. Nếu không 

tu bổ đê, hễ nước lớn, cả vùng sẽ biến thành cái đầm. Nếu tu bổ, đào đâu ra 

khoản tiền ấy? 

Trời giáng họa xuống Trung Quốc lần này là lớn nhất. Thứ thiên tai nhân 

họa này đều do mọi người chẳng nói tới nhân quả báo ứng, đến nỗi trở thành 

tình thế phế kinh điển, phế luân thường. Tình người như nước, lễ pháp như 

đê. Phá trừ lễ giáo đến nỗi con người đâm ra chẳng bằng cầm thú, cho nên 

mới thành tình thế đê đập đều vỡ, nước lũ chảy tràn lan! Hãy nên gấp rút dạy 

gia  quyến,  thân  bằng  niệm  Phật  để  dự  phòng.  Những  chuyện  không  khẩn 

yếu xin hãy để từ từ rồi mới tiến hành  (Ngày Hai Mươi tháng Tám năm Dân Quốc 

 20 - 1931) 

145. Thư trả lời cư sĩ Ninh Đức Tấn (thư thứ tám) 

Ông  nhất  quyết  muốn  thọ  giới  thì  trong  ngày  Mười  Bảy  tháng  này  là 

ngày khánh đản A Di Đà Phật, hãy tự thệ thọ giới trước đức Phật. Trước hết 

phải  lễ  bái  sám  hối,  tùy  theo  công  phu  của  mình  bận  bịu  hay  rảnh  rỗi  mà 

định thời hạn nhiều ít. Đến ngày hôm ấy, phải khởi tâm ân cần, trân trọng, lễ 

bái sám hối, hướng về đức Phật xin nhận lãnh Ngũ Giới. Người tại gia đắp y 

hay không đều chẳng quan trọng; so với kẻ tiếm dụng222 thì chẳng thà không 

dùng.  Chỉ  mặc  áo  dài,  hoặc  mặc  tăng  bào223,  không  có  gì  là  không  được. 

Nghe  nói  trong  thành  có  gã  họ  Hàn  nọ,  đại  khai  đạo  Ngũ  Giáo  Đại  Đồng, 

thần  thông  quảng  đại,  biết  được  túc  nhân  của  người  ta.  Lại  còn  làm  cho 

người  bệnh  lập  tức  khỏi  bệnh.  Ông  hãy  nhường  cho  hết  thảy  mọi  người 

được hưởng lợi ích ấy, chứ ngàn vạn phần ông chớ nên mong hưởng lợi ích 

nơi hắn! Nếu ông đến thân cận, ắt sẽ bị ma lực của gã dụ dỗ, đến nỗi đánh 

221 Nguyên văn  “bôi thủy xa tân”,  ngụ ý phương tiện, sức lực ít ỏi, chẳng thể giúp đỡ hay giải 

quyết vấn đề được! Thành ngữ này xuất phát từ một câu nói trong thiên Cáo Tử của sách Mạnh 

Tử:  “Kim chi vi nhân do dĩ nhất bôi thủy dĩ cứu nhất xa tân chi hỏa dã”  (Người bây giờ vẫn cứ 

dùng một chén nước để dập tắt đống lửa do cả một xe củi bị cháy). 

222 Chữ  “tiếm dụng”  ở đây chỉ kẻ tại gia mà đắp y Ngũ Điều hay Thất Điều của hàng xuất gia, 

chứ không đắp Mạn Y của hàng tại gia. Do vượt phận, sử dụng phi lễ pháp phục của tứ chúng 

xuất gia (tỳ-kheo, tỳ-kheo-ni, sa-di, sa-di-ni) nên gọi là “tiếm dụng”. 

223 Chữ  “Tăng bào”  ở đây chỉ áo Hải Thanh (áo tràng bốn vạt, rộng tay), nhằm phân biệt với loài 

áo  dài  hai  vạt,  tay  hẹp  (trường  sam)  mà  nam  giới  Trung  Hoa  thường  mặc  thời  đó.  Trường  sam 

thường may bằng vải trơn, không thêu thùa, không viền cổ, gấu áo hay cửa tay áo. Thông thường 

khi mặc trường sam, nam giới thường khoác thêm một cái áo ngắn sát nách (Mã Quải) bằng vải 

quý, thêu viền đẹp đẽ ra ngoài trường sam. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 214 of 274

mất chánh tri kiến, tăng thêm tà tri kiến. Đâm ra vốn liếng có thể liễu thoát 

trong một đời bị biến thành luân hồi cả kiếp dài lâu, chẳng có thuở thoát ra 

được! Hiện thời tai họa ngày một cùng cực, hãy nên dạy hết thảy mọi người 

cùng  niệm  Phật  và  niệm  Quán  Âm  để  phòng  ngừa  họa  hại  và  gặp  dữ  hóa 

lành vậy.  (Ngày mồng Bốn tháng Mười Một năm Dân Quốc 20 - 1931) 

146. Thư trả lời cư sĩ Ninh Đức Tấn (thư thứ chín) 

Nhận được thư đầy đủ. Đã nhận được năm đồng rồi, đừng lo. Khóa trình 

do ông đã lập tạp loạn, không có thứ tự. Sáng dậy rửa ráy, súc miệng xong, 

đến trước Phật thắp một nén hương, hoặc ba nén. Niệm bài Hương Tán một 

biến,  niệm  Hương  Vân  Cái  Bồ  Tát  ba  lần,  nhất  tâm  đảnh  lễ  Thường  Trụ 

Thập Phương Tam Bảo   (niệm ba lần ba lễ, hoặc niệm một lần một lễ).  Nhất tâm 

đảnh lễ Bổn Sư Thích Ca Mâu Ni Phật, nhất tâm đảnh lễ A Di Đà Phật, nhất 

tâm  đảnh  lễ  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát,  nhất  tâm  đảnh  lễ  Đại  Thế  Chí  Bồ  Tát, 

nhất tâm đảnh lễ Chuẩn Đề Bồ Tát, nhất tâm đảnh lễ Ma Lợi Chi Thiên Bồ 

Tát224, nhất tâm đảnh lễ Thanh Tịnh Đại Hải Chúng Bồ Tát  (mỗi danh hiệu ba 

 lạy,  hoặc  một  lạy),  rồi  niệm  Nam  Mô  Liên  Trì  Hải  Hội  Phật  Bồ  Tát  ba  lượt, 

liền tụng kinh Di Đà một biến, Vãng Sanh Chú ba biến. Nếu như tụng thêm 

chú  Chuẩn  Đề,  chú  Ma  Lợi  Chi  Thiên  v.v…  thì  cũng  được.  Rồi  niệm  tiếp 

bài  kệ  tán  Phật.  Niệm  kệ  xong,  liền  niệm  Nam  Mô  Tây  Phương  Cực  Lạc 

Thế Giới Đại Từ Đại Bi A Di Đà Phật, rồi liền niệm Nam Mô A Di Đà Phật 

hoặc vài trăm câu, hoặc một ngàn câu. Hãy nên vừa đi nhiễu vừa niệm, hoặc 

nhiễu niệm một nửa, ngồi niệm một nửa. Phật hiệu sắp niệm xong liền trở về 

chỗ.  Niệm  xong  Phật  hiệu,  liền  quỳ  niệm  Quán  Âm,  Thế  Chí,  Chuẩn  Đề, 

Thanh Tịnh Đại Hải Chúng mỗi danh hiệu ba lượt. Niệm xong liền đọc bài 

Phát Nguyện Văn, đọc xong bèn niệm Tam Quy Y. Xong xuôi lễ Phật lui ra. 

Hoặc có thể buổi sáng niệm các chú Đại Bi, Chuẩn Đề, Vãng Sanh, Bạch 

Y, Ma Lợi Chi Thiên, Lục Tự225 v.v… mỗi thứ một biến; niệm xong, tụng 

Tâm Kinh theo như thứ tự nghi thức trong các khóa tụng. Buổi tối tụng kinh 

224 Ma Lợi Chi Thiên (Marīci-Deva), còn được phiên âm là Ma Lý Chi Thiên, Mạt Lợi Chi Thiên, 

dịch nghĩa là Oai Quang Thiên, Dương Diễm Thiên. Theo Mật giáo, vị trời này có sức thần thông 

đại tự tại, thường ẩn thân ngầm gia hộ cho con người tiêu trừ chướng nạn, tăng trưởng lợi ích. 

Theo Mạt Lợi Chi Đề Bà Hoa Man Kinh và Đại Ma Lý Chi Bồ Tát Kinh, vị trời này vốn là một 

vị Bồ Tát, nhằm cứu độ chúng sanh nên hiện thân thiên nữ, ba mặt, sáu tay, cưỡi lợn. 

225 Gọi đầy đủ là Lục Tự Đại Minh Chân Ngôn (tức bài chú Om Mani Padme Hum), xuất phát từ 

kinh  Phật  Thuyết  Đại  Thừa  Trang  Nghiêm  Bảo  Vương  (bốn  cuốn)  do  ngài  Thiên  Tức  Tai  dịch 

vào đời Tống. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 215 of 274

Di  Đà,  Đại  Sám  Hối226,  niệm  Phật  v.v…  giống  như  trên.  Sáng  tối  không 

niệm bài Hương Tán cũng không sao. Trong tùng lâm vào mồng Một, ngày 

Rằm, lên công khóa thì trước hết niệm bài Hương Tán, những hôm khác đều 

chẳng niệm bài Hương Tán. Cách này do trong giới cư sĩ nhiều người thích 

phô trương bày vẽ lập ra. Trong tùng lâm, khi lên công khóa, mọi người tề 

tựu, lễ Phật ba lạy liền niệm   (Buổi sáng niệm Nam Mô Lăng Nghiêm Hội Thượng 

 Phật Bồ Tát, niệm chú Lăng Nghiêm. Buổi tối niệm Nam Mô Liên Trì Hải Hội Phật Bồ 

 Tát, tụng kinh Di Đà).  Người tại gia tuy có thể tùy ý tự lập chương trình, nhưng 

chớ nên bày vẽ thêm thắt mấy thứ hoặc bỏ sót lộn xộn, không theo thứ tự. 

Kinh được truyền dạy trong mộng tuy có lợi ích nhưng không cần phải 

niệm,  vì  kinh  chú  quá  nhiều,  cần  gì  phải  niệm  những  thứ  đó?  Tâm  Kinh 

công đức cực lớn, sao không niệm? Phàm tu trì nói chung hãy nên giản lược; 

nếu niệm quá nhiều thứ, đâm ra chẳng bằng chuyên niệm một thứ tốt hơn. 

Chỉ vì nhân dân hiện thời không ngày nào chẳng ở trong cảnh nước sâu lửa 

bỏng,  hãy  nên  niệm  thêm  [danh  hiệu]  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát  bao  nhiêu  đó 

câu; hoặc lập một thời riêng, hoặc trong công khóa, ngay sau khi niệm Phật 

xong bèn niệm tiếp [danh hiệu] Quán Âm bao nhiêu đó câu, rồi tới danh hiệu 

các vị Bồ Tát mỗi vị niệm ba lần hoặc niệm mười lần đều được. Còn như để 

dạy cho người mới phát tâm thì càng giản lược càng hay. 

Cần biết rằng: Đạo lý căn bản của Niệm Phật là muốn làm cho con người 

sanh  lòng  tin,  phát  nguyện  cầu  sanh  Tây  Phương  liễu  sanh  thoát  tử,  chớ 

nên  chỉ  phát  tâm  cầu  sự  giàu  -  vui  trong  thế  gian  mà  chẳng  cầu  sanh  Tây 

Phương. Hễ nhất tâm niệm Phật cầu sanh Tây Phương thì tai nạn trong thế 

gian  cũng  tiêu  diệt  được,  chứ  không  phải  là  niệm  Phật  chẳng  thể  tiêu  diệt 

tai nạn! Quán Thế Âm Bồ Tát tiếp dẫn chúng sanh vãng sanh Tây Phương. 

Niệm  Quán  Thế  Âm  cũng  cần  phải  trước  hết  là  nhằm  cầu  tiêu  trừ  tai  nạn, 

nhưng chánh yếu là cầu vãng sanh Tây Phương. 

Hãy  nên  nói  với  người  hữu  duyên:  Ai  nấy  phải  giữ  vẹn  luân  thường, 

trọn hết bổn phận, dứt lòng tà, giữ lòng thành, đừng làm các điều ác, vâng 

giữ  các  điều  lành,  chí  thành  niệm  Phật  và  Quán  Thế  Âm  sẽ  có  thể  chuyển 

được túc nghiệp, chẳng mắc phải những khổ ách vì thiên tai nhân họa. Hơn 

nữa,  con  người  hiện  thời  đã  xa  hoa  đến  mức  cực  điểm.  Đất  Tần  vốn  chất 

phác,  nghe  nói  gần  đây  cũng  nhiễm  theo  thói  [xa  hoa]  hiện  thời!  Hãy  nên 

gắng khuyên lơn gia quyến thường nghĩ đến lúc gặp tai nạn để chẳng đến nỗi 

nhiễm  phải  thói  ác  ấy.  Nếu  đã  nhiễm,  hãy  cực  lực  sửa  đổi,  trừ  bỏ.  Kẻ  nhỏ 

226 Đại Sám Hối chính là nghi thức Hồng Danh Bảo Sám do ngài Kim Cang Pháp Sư Bất Động 

chùa  Hộ  Quốc  Nhân  Vương  người  nước  Tây  Hạ  soạn  vào  đời  Tống.  Do  sư  hoằng  truyền  Kim 

Cang Thừa, thường tụng kinh Hộ Quốc Nhân Vương rất linh nghiệm nên vua Tây Hạ sắc tứ ngôi 

chùa ngài Trụ Trì là Hộ Quốc Nhân Vương Tự. Sư cũng chính là người đã soạn nghi thức Mông 

Sơn  Thí  Thực.  Bài  sám  hối  này  gồm  108  lễ  tương  ứng  với  108  món  phiền  não.  Danh  hiệu  của 

tám mươi tám vị Phật trong bài sám hối này gồm năm mươi ba vị Phật trích từ kinh Quán Dược 

Vương Dược Thượng Nhị Bồ Tát và danh hiệu của ba mươi lăm vị Phật trích từ pháp hội Quyết 

Định Tỳ Ni trong kinh Bảo Tích (theo Nhị Khóa Hiệp Giải). 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 216 of 274

tuổi càng phải nên học tánh chất phác! 

Ông không hiểu việc quá mức, trong khóa tụng sáng tối, lúc lễ Phật sao 

lại đem tên Ấn Quang đặt trước danh hiệu Phật để lễ, sao không biết tôn - 

ty, thánh - phàm đến mức như thế? Đừng nói Ấn Quang là một gã phàm phu 

nghiệp lực vô tri vô thức; dẫu là cổ đức, hay Phật thị hiện giáng sanh, hoặc 

Bồ Tát thị hiện giáng sanh, vẫn chẳng thể kể theo bổn địa được! Do họ đã 

hiện thân làm Tăng, chắc chắn phải đứng sau Phật, Bồ Tát thì mới đúng lối 

phù hợp cả Bổn lẫn Tích. Nếu tâm ông cảm kích Quang thì có thể sau khi 

tụng công khóa xong, trong tâm thầm tưởng đảnh lễ một lạy thì đối với nhân 

tình lẫn thiên lý đều không trái nghịch! Nếu ông sắp xếp theo kiểu ấy (tức là 

đem danh hiệu Ấn Quang để lễ trước khi lễ Phật – chú thích của người dịch), 

chẳng những ông tội lỗi khôn cùng mà còn làm cho Ấn Quang cũng bị tội 

theo ông! Đấy không phải là ông tâng bốc Quang mà là hãm hại Quang! Nếu 

ông có thể chí thành niệm Phật tự lợi, lợi người, dẫu chẳng lễ Quang cũng 

đâu có thiếu sót gì?  (Ngày Mười Bốn tháng Bảy năm Dân Quốc 21 - 1932) 

147. Thư trả lời cư sĩ Ninh Đức Tấn (thư thứ mười) 

Nhận được thư gởi đến bữa trước, nói ông có một hộp mứt, ngạnh mễ227, 

tiểu mễ228 mỗi thứ hai thưng229, đựng thành một đãy. Ông đúng là gã si! Từ 

mấy ngàn dặm gởi những thứ ấy đến, há chẳng phải là vô sự mà tự phiền, 

rộn người hay sao? Túi gạo cho tới nay vẫn chưa nhận được, vì thế đến bây 

giờ  mới  trả  lời  thư.  [Nếu  tôi]  không  bận  chuyện  gì  quan  trọng  thì  hễ  nhận 

được  thư  bèn  trả  lời  ngay.  Một  mình  ông  [gởi  thư  hỏi  han  này  nọ]  thì  còn 

được, huống chi nào phải chỉ có một mình ông? Há nên thốt lời oán trách, 

kêu ca [thầy không muốn trả lời thư vì nghĩ trò] không thể dạy được? Sao 

chẳng thông cảm cho người khác già yếu chẳng thể thù tiếp được? Nếu như 

lời ông nói, ắt sẽ mệt tới chết cũng lo không xuể. Từ rày đừng so đo cái kiểu 

chẳng biết thời thế như vậy, cũng đừng đem thức ăn từ xa gởi đến! 

Mười đồng ông gởi tôi đã nhận được rồi, sẽ dùng để in sách. Thầy Minh 

Đạo  mất  vào  giờ  Sửu  ngày  Mười  Chín  tháng  Mười,  ngày  Hai  Mươi  Mốt 

chuyển linh cữu về Linh Nham, ngày Hai Mươi Lăm đưa đi hỏa táng. Thầy 

ấy  trọn  chẳng  gắng  công  tu  trì  chân  thật,  nhưng  do  lo  liệu  công  việc  trong 

hội Phật Giáo mấy năm, những kẻ không biết thời thế nhất định muốn xây 

227  Ngạnh  Mễ  (hay  còn  gọi  là  Canh  Mễ)  là  một  loại  gạo  nếp  có  tên  khoa  học  là  Oryza  Sativa, 

thuộc giống lúa không cần nhiều nắng, chín khá muộn khi trời đã trở lạnh. Hạt gạo tròn ngắn, rất 

dẻo, ăn rất ngon và đậm. Giống lúa này được trồng chủ yếu ở miền Tây Nam và Bắc Trung Quốc. 

Do thời gian sinh trưởng của giống lúa này khá dài nên mỗi năm chỉ gieo được một mùa. Ở Đài 

Loan cũng có giống lúa này, nhưng không ngon bằng. 

228 Tiểu Mễ (Foxtail Millet) là một loại kê, thường được gọi bằng từ ngữ Tắc hoặc Lật vào thời 

cổ.  Giống  này  vốn  được  trồng  nhiều  ở  phương  Bắc  Trung  Quốc,  nhất  là  quanh  lưu  vực  sông 

Hoàng, là lương thực chủ yếu của dân chúng vào thời Xuân Thu Chiến Quốc. Giống kê này chịu 

hạn, sản lượng cao, có nhiều loại trắng, hồng, vàng, đỏ, cam, tím… 

229 Một thưng (thăng) đời Thanh bằng một lít hiện thời. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 217 of 274

tháp cho thầy ấy. Họ coi tượng đất như tượng bằng vàng ròng, tôi cũng chỉ 

mặc kệ cho họ làm. Chớ nên bắt chước thói tục hèn xấu ấy! Từ rày không có 

chuyện chi quan trọng, đừng gởi thư đến. Hiện nay tôi không ra khỏi phòng 

bế  quan,  chuyện  Hoằng  Hóa  Xã  cũng  giao  về  cho  Quang  đảm  nhiệm  thì 

càng thêm phiền toái!  (Ngày mồng Bốn tháng Mười Một năm Dân Quốc 21 - 1932) 

[Tuy] xuất gia bên Lâm Tế Chánh Tông, nhưng Quang đã lấy pháp môn 

Tịnh  Độ  làm  tông,  chẳng  coi  Thiền  Tông  là  chánh.  Cư  sĩ  hỏi  chuyện  này 

chẳng có quan hệ chi! Quang cũng không có môn đồ, chết rồi trọn chẳng để 

lại vật gì. Hình chụp cũng không có. Lễ Phật cho nhiều so ra tốt hơn lễ tôi 

trăm ngàn vạn lần. Nghe nói gần đây có một bài thuốc thần hiệu để cai thuốc 

phiện:  Dùng  một  thước  vải  Tây  đỏ  vuông  vức,  cắt  thành  hai  mươi  bốn 

miếng. Lúc hút thuốc, trước hết dùng que tiêm thuốc phiện230 cắm trên phía 

đầu mảnh vải, phía dưới đặt một cái chén hứng, đốt cho tro vải rớt vào trong 

chén. Dùng nước sôi hòa [tro ấy] uống, rồi mới hút. Chẳng đợi tới khi uống 

hết [tro của] hai mươi bốn miếng vải đã cai nghiện được. Hãy nên bảo người 

nghiện  thuốc  làm  thử.  Nếu  linh  nghiệm  sẽ  có  thể  cứu  được  cái  họa  thuốc 

phiện vậy! 

148. Thư trả lời cư sĩ Ninh Đức Tấn (thư thứ mười một) 

Mười ba gói Bát Đức Tu Tri chắc ông đã nhận được rồi. Nhận được thư, 

tôi liền viết thư cho người lo việc thuộc Hội In Kinh Thượng Hải hỏi về giá 

cả.  Họ  nói:  Chiếu  theo  giá  ban  đầu  phải  là  bốn  trăm  năm  mươi  đồng,  bưu 

phí là hai chục đồng. Ngày hôm nay liền gởi tiền đi, không bao lâu nữa sẽ có 

mấy bao gởi đến. Phàm sách gởi đến sẽ có hóa đơn, hãy nên kiểm kỹ số hộp, 

số quyển. Nếu có sai sót, liền gởi thư hỏi trực tiếp tiên sinh Phí Phạm Cửu, 

Chấp  Sự  của  Ảnh  Ấn  Tống  Tạng  Kinh  Hội  ở  số  714  đường  Oai  Hải  Vệ, 

Thượng  Hải   (Phạm  Cửu  cũng  là  Phật  tử  quy  y,  pháp  danh  là  Huệ  Mậu),  đừng  sai 

Quang chuyển thư. Hình thức của kinh tôi chưa xem qua. Mấy bữa nữa sẽ 

bảo Linh Nham Sơn đem một hộp kinh231 đến để coi  (kinh ở Linh Nham giá năm 

 trăm tám mươi ba đồng, vốn là do về sau lên giá) sẽ coi kỹ cách ghi danh mục để 

tiện kiểm đọc, chẳng đến nỗi rối loạn. 

Khoản  tiền  ấy  không  cần  phải  gấp,  tới  năm  sau  trả  lại  sớm  hay  muộn 

hoặc năm sau nữa mới trả cũng được; nhưng trước khi gởi tiền, phải viết thư 

nói rõ. Đợi khi Quang viết thư cho biết, sẽ gởi tiếp khoản tiền ấy về chỗ nào, 

230  Tiêm  là  dụng  cụ  để  nướng  thuốc  phiện  trước  khi  hút.  Thuở  ấy  thuốc  phiện  bán  trong  hộp, 

trông gần giống như hộp đựng cao. Người hút dùng một dụng cụ dài nhọn bằng bạc, thường gọi 

là que tiêm (yên thiêm), để vít lấy một ít thuốc từ trong hộp đựng thuốc phiện (yên hạp), rồi vừa 

xoay vừa nướng viên thuốc trên ngọn đèn dầu đậu phộng (yên đăng). Khi nướng đủ mức sẽ nhồi 

vào dọc tẩu (yên thương) để hút. 

231 Nguyên văn Hàm (thường dịch là Hòm), một Hàm gồm mười quyển. Khi xưa, in kinh thường 

chia theo đơn vị quyển, mỗi quyển chừng 40-50 trang, mỗi trang từ 15 đến 20 dòng, mỗi dòng từ 

10 đến 12 chữ. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 218 of 274

do  sớm  muộn  gì  năm  sau  Quang  cũng  sẽ  xuất  quan,  sẽ  rời  khỏi  Tô  Châu. 

Hiện thời, vẫn chưa quyết định sẽ đi về đâu, nhưng nói chung là ở phương 

Nam, chẳng trở về phương Bắc vì già cả sợ lạnh, áo bông, mền bông v.v… 

cầm theo vướng víu, bỏ đi lại không đành. Vì thế chẳng dám trở về phương 

Bắc.  (Bảy giờ rưỡi ngày Mười Hai tháng Mười năm Dân Quốc 23 - 1934. Hôm nay trời 

 âm u, chẳng thấy đường, viết dưới ánh đèn điện).  

149. Thư trả lời cư sĩ Ninh Đức Tấn (thư thứ mười hai) 

Chắc  là  ông  đã  nhận  được  chừng  đó  bưu  kiện  Đại  Tạng  Kinh  bản  đời 

Tống  rồi.  Nay  đem  thư  của  hội  ấy  gởi  cho  Quang  và  biên  nhận  gởi  kèm 

theo thư. Gần đây, Quang mục lực càng suy, hết thảy những chuyện sai phái 

viết lách đều chẳng thể làm được. Trong ngày Mười Ba, Mười Bốn đã đăng 

trong hai báo Thượng Hải và Tân Thân, ngày Mười Lăm đã đăng trên Phật 

Học Bán Nguyệt San, từ nay không có chuyện hết sức quan trọng đừng nên 

gởi thư đến. Chuyện viết lời tựa, hiện thời không thể xem được. Hễ năm sau 

còn sáng mắt đôi chút sẽ viết. Nếu không, sẽ để mặc đó. 

Hiện  thời  Cửu  Hoa  Sơn  Chí  chưa  xong,  do  thầy  Đức  Sâm  lo  liệu,  lại 

còn Viễn Công Văn Sao [phải giảo duyệt]. Năm sau, hoàn tất hai cuốn sách 

ấy, sẽ rời đất Tô đi nơi khác, sẽ cho ông biết chỗ ở, chứ hiện thời vẫn chưa 

quyết  định.  Nhận  được  bưu  kiện  này  xin  báo  cho  biết,  chỉ  viết  “đã  nhận 

được”  là  xong,  chẳng  cần  viết  cho  nhiều  những  lời  dài  dòng  vô  ích.  Mong 

hãy sáng suốt soi xét. Ngoài ra là bốn bức tượng Phật vẽ bằng bút, hơn hai 

mươi bức tranh Phật vẽ bằng móng tay được in theo lối thạch bản, cùng với 

Một Lá Thư Trả Lời Khắp, xếp thành một gói, gởi bằng thư bảo đảm, mong 

hãy thâu nhận (Ngày Rằm tháng Mười Một năm Dân Quốc 23 - 1934) 

150. Thư trả lời cư sĩ Ninh Đức Tấn (thư thứ mười ba) 

Ngày Mười Tám nhận được thư ông, nhận được hết thảy [các thứ ông đã 

gởi].  Hôm  qua  nhận  được  khoản  tiền  một  trăm  đồng  do  tiệm  Mậu  Thịnh 

Đức chuyển đến, đã nhận rồi, đừng lo. Ông nói quá nhiều lời, toàn là những 

lời  “không  có  chuyện  gì  cứ  bới  ra  chuyện”.  Quang  không  trở  về  đất  Tần, 

ông  [tưởng  ông  phải]  đến  đây,  [Quang  mới]  biết  đường  về  [đất  Tần]!  Nếu 

Quang trở về đất Tần, lên xe ở Tô Châu, đến cửa Bắc Trường An xuống xe. 

Ông đến đây chỉ thêm phiền phức cho Quang mà đi về tốn mấy chục đồng, 

dùng vào chỗ vô ích, há chẳng đáng tiếc ư? 

Cần biết rằng: Thời cuộc hiện thời xét tới cùng chẳng biết ra sao? Hãy 

nên  ở  yên  trong  nhà,  lỡ  có  chuyện  sóng  gió  còn  có  người  làm  chủ.  Nếu  đi 

xa  chưa  về  được  thì  đôi  bên  đều  phải  bận  lòng  vô  ích;  sao  lại  khổ  sở  làm 

chuyện tổn hại, vô ích ấy? Còn chuyện ông [đề nghị Quang] sống trong nhà 

ông, chẳng gặp một ai, nếu xét đến cùng, có khác gì [Quang] không trở về 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 219 of 274

[đất Tần] đâu, làm sao Quang ở trong nhà ông được? Phổ Đà, Ngũ Đài, Nga 

Mi Chí gởi cho ông mỗi thứ một bộ, xếp thành một gói. Tọa Hoa Chí Quả 

vốn là sách nói về nhân quả, cũng gởi cho ông một gói. Sau hai ba tuần nữa, 

sẽ có tờ truyền đơn khuyên nên tiếc chữ và sách Khuyến Niệm Phật gởi sang 

tiệm  Mậu  Thịnh  Đức.  Ông  sẽ  được  họ  báo  cáo  đã  giao  tiền   (Ngày  Hai  Mươi 

 tháng Hai năm Dân Quốc 24 - 1935) 

151. Thư trả lời cư sĩ Ninh Đức Tấn (thư thứ mười bốn) 

Hôm  nay  ông  Vương  Ấu  Nông  vì  lo  liệu  công  cuộc  cứu  trợ  cho  dân 

chúng bị nạn vì thổ phỉ, thiên tai ở Thiểm Tây đã gởi cho Quang mười cuốn 

sổ vàng lạc quyên. Quang một mực chẳng quyên mộ, huống chi đương lúc 

khốn khổ gian nan này, bèn gởi khoản tiền in sách một ngàn đồng để quyên 

tặng và gởi trả lại sổ vàng. Khoản tiền ông thỉnh kinh đã trả được một trăm, 

khoản tiền còn lại nếu có thể trả được lúc này thì xin hãy gởi cho Hội Cứu 

Trợ Tỉnh Thiểm Tây tại số Mười đường Ngũ Vị thuộc tỉnh thành, giao cho 

cư sĩ Vương Ấu Nông để cứu trợ cho vùng Thiểm Nam. Nếu chẳng tiện trả 

một  lúc,  sớm  muộn  gì  trả  phần  còn  lại  cũng  được,  nhưng  vẫn  giao  cho 

Vương Ấu Nông. Nếu hội đã giải tán thì giao đến tận nhà ông ta ở số Mười 

ngõ  Trần  Gia  thuộc  khu  Tây  Bắc  trong  thành  để  tùy  ý  ông  ta  dùng  làm 

khoản cứu trợ nào [cũng được]  (Ngày Hai Mươi Chín tháng Hai năm Dân Quốc 24 -

 1935) 

152. Thư trả lời cư sĩ Ninh Đức Tấn (thư thứ mười lăm) 

Hôm  trước  nhận  được  thư  ông,  biết  ông  đã  gom  được  khoản  tiền  nợ 

Quang  là  bốn  trăm  đồng,  ông  cũng  quyên  thêm  một  trăm  đồng  để  cứu  trợ 

dân  bị  thiên  tai,  an  ủi,  vui  mừng  hết  sức!  Ngày  Mười  Bảy,  một  đệ  tử  giao 

cho  Quang  một  trăm  đồng  để  cứu  trợ;  Quang  lại  gộp  [món  tiền  ấy]  với 

những khoản tiền do người khác cho Quang được năm trăm đồng đem gởi 

cho Ấu Nông để trọn hết tấm lòng tôi. 

Nói  đến  chuyện  “niệm  Phật,  niệm  Quán  Âm  đều  có  thể  tiêu  tai  thoát 

nạn”  thì  lúc  bình  thường  hãy  nên  niệm  Phật  cho  nhiều,  niệm  Quán  Âm  ít 

hơn. Gặp khi hoạn nạn, hãy nên chuyên niệm Quán Âm do Quán Âm bi tâm 

tha  thiết,  có  túc  duyên  sâu  đậm  với  chúng  sanh  phương  này.  Chớ  nên  do 

thấy nói như vậy, bèn nói “Phật chẳng từ bi bằng Quán Âm!” Cần biết rằng 

Quán Âm là đấng thay Phật rủ lòng Từ cứu khổ. Ngay như khi Phật Thích 

Ca tại thế, cũng thường dạy chúng sanh khổ nạn niệm Quán Âm, huống gì 

bọn phàm phu chúng ta? 

Khi xuất quan, sau khi đã quyết định tới ở chỗ nào sẽ gởi thư cho ông 

biết. Trong lúc chưa quyết định đi hay ở này, nói ra sẽ biến thành nhiễu loạn. 

Gần  đây,  [con  người]  hoàn  toàn  phế  bỏ  quy  cách  cũ,  hoàn  toàn  chẳng  biết 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 220 of 274

kính tiếc chữ và sách; nay tôi cho in tám vạn tờ truyền đơn, sẽ gởi cho ông 

một gói. Mong hãy phân phát, lại hãy nên ra rả khuyên răn để mong ai nấy 

đều vun bồi nền phước  (Ngày Hai Mươi tháng Ba năm Dân Quốc 24 - 1935)

153. Thư trả lời cư sĩ Ninh Đức Tấn (thư thứ mười sáu) 

Nghĩ tới người đời trước giữ khí tiết khắc khổ, hãy nên cực lực phổ biến 

sự  giáo  hóa  của  Phật  khiến  cho  hết  thảy  mọi  người  đều  hưởng  lợi  ích  liễu 

sanh thoát tử, ngõ hầu tên cha mẹ ta được ghi trên sen báu Tây Phương. So 

với  những  sự  vinh  hạnh  rỗng  tuếch  [được  ghi  danh  trên]  bài  minh  nơi  văn 

bia trong cõi này, sẽ khác biệt vời vợi như trời với đất. Kẻ có hiếu với cha 

mẹ hãy nên chăm chú nơi chuyện lớn lao, còn chuyện nhỏ nhặt có làm hay 

không cũng được, chẳng cần phải dốc chí nơi những chuyện ấy! ( Tháng Mười 

 năm Dân Quốc 24 - 1935) 

154. Thư trả lời cư sĩ Ninh Đức Tấn (thư thứ mười bảy) 

Há nên nói lắm lời sáo rỗng như vậy? Cái tập khí hư huyễn, hời hợt ấy 

người học đạo chớ nên có, huống là trước mặt thầy càng chẳng nên nói ư? 

Người Nhật mang tâm cọp sói muốn thôn tính nước ta. Nước ta lắm kẻ lén 

ăn hối lộ của Nhật, làm chó săn cho bọn chúng, đến nỗi bọn chúng càng lộ 

vẻ  hung  hăng  dữ  tợn  hơn.  Nếu  không  có  ai  chịu  để  cho  chúng  sai  khiến, 

chúng trọn chẳng đến nỗi ngang ngược như thế! Ở Tô Châu hằng ngày dăm 

ba lần có phi cơ [Nhật] bay qua, lúc đầu ném bom mấy chỗ, gần đây chỉ bay 

qua  mà  thôi!  Người  Tô  Châu  mười  phần  lánh  đi  hết  bảy,  nhưng  tỵ  nạn  ra 

ngoại  ô  càng  khổ  lắm.  Những  người  không  tỵ  nạn  còn  an  vui  một  chút. 

Quang già rồi, một bước cũng không thể di động được! Chưa đáng chết thì 

nói  chung  sẽ  chẳng  chết.  Hễ  phải  chết,  thà  trúng  bom  mà  chết,  chứ  chẳng 

chuyển dời đi đâu để phải chịu khổ oan uổng như thế. 

Sữa  độc  (sữa  của  người  mẹ  nóng  giận)  giết  trẻ  nhiều  hơn  do  phá  thai 

hay trấn nước con gái232. Tiếc rằng những danh y từ xưa chưa từng nói đến 

chuyện  này.  Kẻ  không  biết  [nguyên  nhân]  luôn  đổ  lỗi  cho  số  mạng,  chẳng 

biết đấy nào phải do số mạng. Phàm nữ nhân tánh tình nóng nẩy, con cái họ 

phần nhiều bị chết  (nổi nóng lên [cho con bú, con] sẽ bị chết [vì sữa hóa độc]).  Dù 

không  chết,  cũng  lắm  bệnh   (nổi  nóng  nho  nhỏ  sẽ  thành  bệnh).   Nữ  giới  từ  nhỏ 

phải  tập  tánh  nhu  hòa  thì  suốt  đời  hưởng  nhiều  phước.  Nếu  không,  chẳng 

những chính mình lắm bệnh, mà con cái cũng dễ bị chết hay lắm bệnh. Gia 

đạo bất hòa đến nỗi suy vong, tai họa thường thấy hằng ngày; đây quả thật là 

232 Đây là một hủ tục ở thôn quê Trung Hoa thuở xưa. Trong năm đói kém, nếu sanh ra con gái, 

đứa bé ấy sẽ bị bỏ mặc cho chết đói hay trấn nước cho chết, chỉ giữ con trai lại với mục đích nối 

dòng. Cách này cũng áp dụng nếu người mẹ sanh quá nhiều con gái nhưng chưa sanh được con 

trai. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 221 of 274

nền tảng để lập gia, lập quốc vậy. Hơn nữa, hiện nay chiến sự khốc liệt cùng 

cực từ trước đến nay chưa hề có. Về sau này, những vũ khí hung bạo càng 

tinh diệu hơn, nhân dân càng khó sống còn. Bất luận già - trẻ - trai - gái đều 

nên  niệm  Phật  cầu  sanh  Tây  Phương,  ngõ  hầu  chẳng  đến  nỗi  đời  đời  kiếp 

kiếp mắc phải sự ngược đãi, hà khắc này! 

Hiện thời quốc nạn hết sức nguy kịch, phàm hết thảy mọi người đều nên 

nhất tâm niệm “Nam-mô Quán Thế Âm Bồ Tát” để cầu chiến sự mau dứt, ai 

nấy được sống yên. Ngày Hai Mươi Tám tháng Sáu, Quang đăng bản thông 

cáo  rộng  rãi  khuyên  khắp  đồng  bào  toàn  cầu  cùng  niệm  thánh  hiệu  Quán 

Âm, gởi cho báo Thượng Hải Tân Văn, và tòa báo [Tân] Thân, bảo mỗi tờ 

đăng mười ngày. Mồng Tám tháng Bảy bắt đầu, báo tuy đã in ra, nhưng khó 

thể phát trọn khắp, lại bảo Tập Cần Sở tại Tào Hà Kính in năm mươi vạn tờ 

truyền đơn rộng bảy tấc gởi đến những cơ quan Phật giáo các tỉnh. Do chiến 

sự phải ngừng in. Bài văn ấy không chỉ vì chiến sự; sau khi yên ổn trở lại 

chẳng ngại gì in tiếp. [Tôi cho in bài ấy] kèm vào sau cuốn Đạt Sanh Biên, 

sau khi yên ổn sẽ tùy thời cơ mà lo liệu. Chiến sự chưa ngớt, chuyện gì cũng 

chẳng  thể  tiến  hành.  Gởi  cho  ông  một  phần  quảng  cáo  khuyên  niệm  Quán 

Âm đã đăng trên báo, xin hãy lần lượt bảo khắp đại chúng thì lợi ích lớn lao 

lắm!  (Ngày mồng Ba tháng Tám năm Dân Quốc 26 - 1937) 

155. Thư trả lời cư sĩ Ninh Đức Tấn (thư thứ mười tám) 

 “Thường niệm cung kính Quán Thế Âm Bồ Tát” , chính là “thường niệm, 

thường cung kính”. Chữ Thường thông sang chữ Cung Kính, há nên nói trơ 

trọi  là  “niệm  cung  kính  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát”  ư?  Cần  biết  rằng  hai  chữ 

Nam Mô nghĩa là “quy y, đảnh lễ, cung kính, hãy cứu độ con” v.v… Hiện 

thời Tập Cần Sở tại Thượng Hải đã in hai ba chục vạn [tờ truyền đơn] phát 

đi các nơi, nhưng Nam Kinh, Nam Thông, Hán Khẩu, Vô Tích, mỗi nơi đều 

có  người  in;  ông  chỉ  cần  in  ra,  phát  tặng  tại  đất  Tần.  Nhất  tâm  niệm  Phật 

không chuyện gì chẳng thực hiện được! 

Quán  Âm  từ  bi  tầm  thanh  cứu  khổ,  đang  trong  lúc  khổ  sở  cùng  cực 

này, dạy người ta niệm Quán Âm so ra họ rất dễ sanh lòng tin hơn dạy họ 

niệm Phật; vì con người phần nhiều không biết đến oai thần của Phật. Đối 

với chuyện [đức Phật] cứu khổ cứu nạn, trong kinh rất ít khi nêu rõ, nhưng 

chuyện  đức  Quán  Âm  cứu  khổ  cứu  nạn  thường  được  kinh  Đại  Thừa  nhắc 

tới.  Như  phẩm  Phổ  Môn  kinh  Pháp  Hoa,  chương  thứ  hai  mươi  lăm  “pháp 

Nhĩ  Căn  Viên  Thông  của  Quán  Âm”  trong  kinh  Lăng  Nghiêm,  chương 

Thiện Tài Tham Học Quán Âm trong kinh Hoa Nghiêm (lần tham học thứ hai 

mươi  tám).  Kinh  Đại  Bi  chuyên  nói  về  chú  Đại  Bi  và  những  chuyện  Quán 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 222 of 274

Âm  cứu  khổ.  Kinh  Bi  Hoa233  nói  đến  những  chuyện  khi  Quán  Âm  Bồ  Tát 

tu nhân, phát nguyện cứu khổ. Những kinh khác nói đến rất nhiều. Do nhân 

duyên  này,  cõi  đời  không  ai  chẳng  biết  Quán  Âm  là  bậc  cứu  khổ  cứu  nạn. 

Đang  trong  đại  kiếp  này,  bảo  những  người  thượng  đẳng  (trí  thức  thượng 

đẳng) niệm Phật thì dễ, còn với kẻ hạ đẳng (trí thức hạ đẳng) do trong kinh 

chưa từng nói đến, chắc họ chẳng sanh lòng tin. Vì thế, bảo họ niệm Quán 

Âm. Sao ông lại đem so sánh quả vị, thần thông v.v… giữa Phật và Bồ Tát? 

Cần  biết  rằng:  Quán  Âm  có  nhân  duyên  lớn  với  thế  giới  chúng  ta.  Từ 

trong  vô  lượng  kiếp  trước,  Ngài  thành  Phật  đã  lâu,  hiệu  là  Chánh  Pháp 

Minh,  nhưng  do  tâm  từ  bi  sâu  nặng,  chẳng  lìa  cõi  Tịch  Quang   (tức  là  cõi 

 Phật  ở)  hiện  hình  trong  chín  cõi  để  thực  hiện  cứu  vớt.  Huống  chi  Ngài  còn 

thị  hiện  làm  Pháp  Vương  Tử  của  A  Di  Đà  Phật,  như  dân  chúng  muốn  cầu 

ân trạch của hoàng đế liền hướng về Thái Tử mà cầu. Niệm Quán Âm phát 

nguyện  cầu  sanh  Tây  Phương  cũng  được  mãn  nguyện,  do  Di  Đà  và  Quán 

Âm cùng [thực hiện] một chuyện độ sanh, chứ không phải là hai nghĩa! 

Đức  Hằng  được  bổ  làm  giáo  viên  trường  Sư  Phạm  Vị  Dương,  muốn 

Quang  khai  thị   (hãy  bảo  anh  ta  thường  đọc  Liễu  Phàm  Tứ  Huấn,  An  Sĩ  Toàn  Thư).  

Cần biết rằng cội rễ của sự đại loạn trong nước ta là do Trình - Châu bài bác 

nhân quả luân hồi, cho rằng: “Con người chết đi, hình hài đã mục nát, thần 

hồn cũng phiêu tán, dẫu có những nỗi khổ chém - chặt - xay - giã trong địa 

ngục, lấy đâu để thi hành! Lại do thần thức đã phiêu tán rồi, còn ai để thọ 

sanh? Tức là không có địa ngục, luân hồi, làm lành hay làm ác đều không có 

báo ứng”. Như vậy là ngăn trở kẻ khác làm lành, mặc kệ cho kẻ khác tạo ác! 

Từ đấy về sau, Lý Học đều chẳng dám nói đến nhân quả, luân hồi, nên thiện 

không có gì để khuyên, ác không gì để trừng phạt, hùa nhau đề xướng rộng 

rãi thực hành chuyện biến con người thành loài thú! 

Cần  biết  rằng:  Cuộc  đại  loạn  này  là  vì  Trình  -  Châu  bài  xích  nhân  quả 

luân hồi mà khơi ra đầu mối! Do quốc gia chẳng đề xướng chuyện giáo dục, 

đến nỗi cha mẹ trong gia đình chỉ dạy con cái mở mang trí thức, chẳng bảo 

ban con cái về nhân quả, báo ứng, đạo đức, nhân nghĩa. Thầy giáo trong nhà 

233 Kinh Bi Hoa (Karunā-Pundarīka-Sūtra), 10 quyển, chia thành sáu phẩm, do ngài Đàm Vô Sấm 

(Dharmaraksa) dịch vào thời Bắc Lương. Kinh này nói về nhân địa trong thời quá khứ của Phật 

Thích Ca, Phật A Di Đà, A Súc Phật v.v… cũng như một loạt những vị Bồ Tát như Quán Âm, 

Thế Chí, Phổ Hiền, Văn Thù. Điểm đặc biệt của kinh này là ca ngợi lòng đại bi vô tận của đức 

Như Lai đã thị hiện thành Phật trong uế độ. Theo kinh này, vua Vô Tránh Niệm do đại thần Bảo 

Hải khuyến cáo, bèn đối trước Bảo Tạng Như Lai phát nguyện kiến lập Tịnh Độ, được Bảo Tạng 

Như  Lai  thọ  ký  sẽ  thành  Phật  hiệu  là  Vô  Lượng  Thọ  (Amitāyus).  Một  ngàn  vương  tử  của  vua 

đều noi gương phát nguyện thành Phật, lần lượt được Phật Bảo Tạng thọ ký. Trưởng tử là vương 

tử  Bất  Thuấn  sau  này  thành  Quán  Âm  Bồ  Tát,  vương  tử  thứ  hai  là  Ni  Ma  thành  Đắc  Đại  Thế, 

vương  tử  Vương  Chúng  trở  thành  Văn  Thù  Sư  Lợi  v.v…  Tám  mươi  người  con  và  ba  ức  đệ  tử 

của Bảo Hải cũng thệ nguyện thành Phật, lần lượt trở thành những vị Phật trong uế độ. Bảo Hải 

phát ra năm trăm nguyện, thề sẽ thành Phật trong cõi đời ác trược, được Bảo Tạng Như Lai thọ 

ký sẽ thành Phật hiệu là Thích Ca Mâu Ni Phật. Kinh này còn có một bản dịch khác là Đại Thừa 

Bi Phân Đà Lợi Kinh, gồm tám quyển, mười ba phẩm, được dịch vào đời Tần, nhưng đã mất tên 

người dịch. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 223 of 274

trường chỉ biết dạy học, soạn văn chương, chứ đối với chuyện “tận tụy theo 

đuổi [sự nghiệp] học thánh, học hiền” một câu cũng không nhắc tới. Bởi lẽ, 

những hạng thầy giáo ấy từ bé tới già cũng chẳng biết “học hành là để học 

thánh học hiền”, chỉ biết soạn văn chương để cầu công danh; đến khi đã đạt 

được công danh bèn cậy thế khinh người, gây tàn hại cho địa phương, mười 

phần  hết  tám  chín!  Những  người  tạo  lợi  ích  cho  địa  phương  chỉ  được  một 

hai phần mà thôi! 

Cổ nhân nói:  “Sư giả, nhân chi mô phạm dã”  (Thầy là khuôn mẫu cho 

người khác). Khuôn chẳng thành khuôn, mẫu không ra mẫu sẽ gây hại chẳng 

nhỏ. Cần biết rằng con người cùng với trời đất cùng xưng là Tam Tài, Tài 

là tài năng. Trời chẳng biết cao bao nhiêu, to bao nhiêu; đất chẳng biết dày 

bao nhiêu, rộng bao nhiêu, con người chỉ năm sáu thước, là một vật nhỏ nhoi 

sống  được  sáu  bảy  mươi  tuổi,  sao  có  thể  sánh  cùng  trời  đất  chẳng  thể  suy 

lường mà xưng danh? Nên biết rằng: Trời đất tuy có thể sanh thành vạn vật, 

nhưng nếu không có con người giúp đỡ giáo dục sẽ chẳng thành thế đạo. Vì 

thế, con người có thể kế thừa bậc thánh đời trước, mở mang đường học cho 

người đời sau. Đấy chính là trách nhiệm của kẻ làm cha, làm thầy. 

Nếu  biết  ta  là  thầy  của  người  khác,  dẫu  ta  không  có  đức  để  cảm  hóa 

người  thì  cũng  nên  “nhất  cử  nhất  động  của  chính  mình  đều  chẳng  để  sai 

lễ!” Tức là:  “Chuyện phi lễ chẳng nhìn, lời phi lễ chẳng nghe, tiếng phi lễ 

 chẳng nói, chuyện phi lễ chẳng làm”,  dè dặt, kinh sợ như vào vực sâu, như 

bước trên băng mỏng, chỉ sợ người khác bắt chước ta làm chuyện không ra 

gì, thì có thể mong thành thánh, thành hiền, siêu phàm nhập thánh. Hãy nên 

thường  sao  lục  nhiều  bài  để  công  bố  cho  những  người  có  chí  “lo  toan  cho 

người khác” được cùng đọc. Ở Tô Châu, phi cơ hằng ngày bay đến ba bốn 

năm  sáu  bảy  tám  lượt  cũng  không  nhất  định.  Có  ngày  ném  bom  mấy  lần, 

có  bữa  không  ném.  Có  người  khuyên  Quang  đi  sang  nơi  khác,  Quang  thà 

bị trúng bom chết, chẳng muốn chết vì bôn ba nhọc nhằn, xin đừng nói cho 

lắm những lời xuông. Từ nay đừng nên gởi thư tới nữa do mọi người đang 

cầu được sống trong cái chết, làm sao còn rảnh rỗi để thù tiếp được nữa đây? 

 (Ngày Mười Tám tháng Chín năm Dân Quốc 26 - 1937) 

156. Thư trả lời cư sĩ Ninh Đức Tấn (thư thứ mười chín) 

Thư ông và mười đồng đều nhận được cả. Đang trong lúc đại kiếp chưa 

từng có này, cũng nên dè dặt, gắng sức ra công tu trì. Mấy năm qua, thư từ 

cũng  chẳng  ít,  lại  còn  gởi  các  loại  sách  và  Đại  Tạng  Kinh  đời  Tống.  Nếu 

chịu  vâng  theo  khuôn  phép  thì  một  bộ  Văn  Sao  đã  dư  dùng.  Chẳng  chịu 

vâng theo khuôn phép, dẫu có Đại Tạng Kinh cũng chẳng ích gì! Không biết 

người em thứ hai của ông có vâng theo lời tôi nói hay không? Quang già rồi, 

mục lực chẳng đủ, chẳng thể viết nhiều. Từ nay đừng gởi thư đến nữa, cũng 

đừng giới thiệu ai đến quy y vì không có mục lực lẫn tinh thần để phúc đáp 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 224 of 274

 (Tháng Mười năm Dân Quốc 26 - 1937) 

157. Thư trả lời cư sĩ Lã Trí Minh 

Sao  gởi  thư  gì  mà  tên  lẫn  họ  đều  không  ghi?  Nếu  gởi  về  nhà  mình  thì 

còn được. Nếu nhờ người khác chuyển, ắt phải lo có bị lỡ việc hay không? 

Muốn cho khi lâm chung chẳng bị hôn trầm, ắt lúc bình thường phải có hành 

trì chân thật. Lúc bình thường hờ hững, hời hợt, làm sao lâm chung tỉnh táo 

cho được? Chuyện của Châu Vinh Hâm nếu không phải là bịa đặt thì [ông ta]

chắc chắn được vãng sanh. Một là vì ông ta có thiện căn từ đời trước, hai là 

vì  được  cả  nhà  trợ  niệm.  Chuyện  trợ  niệm  lợi  ích  rất  lớn.  Nếu  chẳng  trợ 

niệm  sẽ  thành  phá  hoại  chánh  niệm.  Đừng  nói  người  không  có  công  phu 

chẳng thể vãng sanh, ngay cả người có công phu mà bị người nhà phá hoại 

cũng chẳng thể vãng sanh được! Vì thế, phải khuyên sâu xa người nhà cùng 

tu  Tịnh  nghiệp,  mới  có  thể  chẳng  đến  nỗi  công  lao  bị  hỏng  lúc  sắp  thành, 

vẫn trầm luân trong biển khổ sanh tử. 

Con  ông  chẳng  dám  nhìn  nữ  nhân,  nhưng  kẻ  tại  gia  hằng  ngày  thường 

trông thấy nữ nhân. Nếu thấy nữ nhân già, hãy tưởng như mẹ mình; người 

lớn hơn hãy tưởng như chị mình; kẻ nhỏ hơn hãy tưởng như em gái mình. 

Bất  luận  loại  nữ  nhân  nào  đều  tưởng  như  vậy  thì  lâu  ngày  trông  thấy  nữ 

nhân khác cũng sẽ chẳng khác gì mẹ, chị, em mình. Lại nữa, [nếu] thấy nữ 

nhân xinh đẹp bèn khởi tà niệm thì hãy thường tưởng trong bụng người ấy 

toàn  là  phân  tiểu,  chỉ  là  một  tấm  da  mỏng  bọc  lấy  nên  dường  như  dễ  coi. 

Nếu bóc lớp da ấy ra, không có một điểm nào dễ nhìn cả! [Quán tưởng] nữ 

nhân như thế, mà [quán tưởng] chính mình cũng như thế. Lúc chưa thấy đã 

tưởng  như  vậy  thì  lúc  trông  thấy,  tưởng  niệm  này  sẽ  hiện  tiền,  lâu  ngày  tà 

niệm tự tiêu. Nếu lấy vợ cũng tưởng như thế sẽ chẳng đến nỗi tham sắc chết 

yểu. Nếu không, nguy hiểm đến cùng cực. Chẳng những không nên đến chùa 

ni  cô,  mà  với  nhà  thân  hữu  cũng  đều  nên  tránh  gây  hiềm  nghi   (như  ngồi  trò 

 chuyện trong phòng kín và chỗ không có người thấy).  

Cổ  nhân  thì  chị  dâu  em  chồng  chẳng  đưa  [đồ  vật  trực  tiếp]  cho  nhau, 

chẳng  phải  là  không  trao  cho  nhau  được  mà  là  vì  sợ  biết  đâu  [do  trực  tiếp 

đụng  chạm  tay  nhau]  tà  niệm  dấy  lên,  nên  lập  ra  cách  ngăn  ngừa  này.  Nơi 

ruộng dưa chẳng [cúi xuống] buộc dép, sợ [người khác] ở đằng xa trông thấy 

ngỡ  mình  bứt  dưa.  Dưới  gốc  mận  chẳng  [vói  tay]  chỉnh  lại  mũ,  sợ  [người 

khác]  ở  đằng  xa  nhìn  thấy  ngỡ  mình  bẻ  mận.  Chánh  nhân  quân  tử  không 

có tà niệm mà vẫn phải chấp trước như thế, huống chi là người vừa thấy nữ 

nhân liền khởi tà niệm há chẳng nên chấp trước như thế ư? 

Phiền  não  là  vọng,  sao  lại  nói  là  “chẳng  thể  đoạn?”  Nói  “chẳng  thể 

đoạn”  là  nói  về  chân  tánh.  Trước  khi  chưa  chứng,  chân  tánh  thuận  theo  ác 

duyên  mà  thành  phiền  não,  nhưng  vẫn  bất  biến.  Thuận  theo  thiện  duyên, 

tịnh duyên sẽ trở thành Bồ Đề, vẫn bất biến. Ví như vàng ròng tuy gò thành 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 225 of 274

cái bô đi tiêu hay cái vò đựng nước tiểu ban đêm, tuy hằng ngày đựng phân, 

tánh  vàng  vẫn  bất  biến.  Nếu  đúc  thành  tượng  Phật,  tượng  Bồ  Tát,  tuy  cực 

kỳ quý trọng nhưng tánh vàng vẫn bất biến. Người trong thế gian ai nấy sẵn 

đủ Phật tánh, nhưng thường tạo ác nghiệp như đem vàng gò thành cái bô đi 

tiêu, cái vò đựng nước tiểu ban đêm, thật chẳng biết tự trọng quá sức! Nếu 

biết nghĩa này, ai chịu thường làm những món đồ để làm bô đi tiêu hay cái 

vò đựng nước tiểu ban đêm nữa? Nhưng con người tranh nhau làm bô đi tiêu 

hay cái vò đựng nước tiểu ban đêm! Trong trăm ngàn vạn ức người, chắc là 

hết sức ít những người chẳng chịu làm bô đi tiêu, cái vò đựng nước tiểu ban 

đêm, một dạ muốn làm tượng Phật, tượng Bồ Tát, ngay cả làm tượng Thiên 

Đế đại vương cũng không chịu làm! 

158. Thư trả lời cư sĩ Tiền Sĩ Thanh (thư thứ nhất) 

Hôm  trước  nhận  được  tiểu  sử  công  đức  của  lệnh  tổ234,  đọc  rồi  khôn 

ngăn  cảm  thán.  Phàm  những  người  cai  trị  dân  đều  chịu  tuân  theo  pháp  tắc 

thì  thiên  hạ  yên  vui  vĩnh  cữu.  Chỉ  có  một  chuyện  người  tầm  thường  muôn 

phần  chớ  nên  bắt  chước,  bắt  chước  theo  ắt  bị  đại  họa.  [Vũ  Túc  Vương] 

giương nỏ bắn sóng, sóng rút lui, ấy chính là thủy thần cảm đức của Vương 

nên  sóng  chẳng  dâng  lên  nữa.  Người  thiếu  đức  bắt  chước,  ắt  sẽ  chọc  giận 

thủy thần, sóng lớn bủa vây thì dân cư nguy hiểm đến cùng cực. 

Ngày Trung Thu năm Quang Tự 12 (1886), tôi rời Nam Ngũ Đài  (ở ngoài 

 thành  Trường  An,  chính  là  nơi  Quán  Âm  hiện  thân  lão  tăng  hàng  phục  con  rồng  yêu 

 quái, rồi khai sơn. Phần Phụ Lục cuối Văn Sao [Tăng Quảng Chánh Biên] có bài bi ký 

 [về  chuyện  này]),  sang  núi  Hồng  Loa  ở  Bắc  Kinh.  Trước  khi  ra  đi,  đã  nghe 

Thái  Nguyên  bị  nạn  lụt  lớn.  Đến  đầu  tháng  Chín,  tới  Thái  Nguyên,  mới 

có  đường  nhỏ  dành  cho  người  đi  bộ,  do  vậy  bèn  vào  thành  nhìn  xem  cảnh 

tượng. Một ngày nọ trong khoảng tháng Sáu, tháng Bảy, cuồng lưu dấy lên 

chảy bên cạnh thành từ phía Tây xuôi về phía Nam. Thế nước thật dữ dội, 

quan Tuần Phủ X… lên thành xem liền hạ lệnh bắn đại pháo [để phá sóng]. 

Bắn một phát, ngay lập tức nước dâng gấp mấy lần, thuận thế chảy về phía 

Nam  thành.  Cửa  thành  đã  đóng,  may  là  nước  chưa  tràn  vào  thành.  Nam 

234 Vị Tổ của ông Tiền Sĩ Thanh được nói ở đây chính là Tiền Vũ Túc Vương tức Ngô Việt Thái 

Tổ,  tên  thật  là  Tiền  Liêu  (852-932),  tự  Cụ  Mỹ  (có  sách  ghi  là  Cự  Mỹ),  người  huyện  Lâm  An, 

Hàng Châu, tỉnh Chiết Giang, người sáng lập ra nước Ngô Việt vào thời Ngũ Đại. Vào cuối đời 

Đường,  do  theo  tướng  quân  Đổng  Xương  dẹp  yên  loạn  Hoàng  Sào,  Tiền  Liêu  lãnh  chức  Trấn 

Hải Tiết Độ Sứ. Sau đó, Tiền Liêu đánh bại Đổng Xương, chiếm cứ mười ba châu huyện thuộc 

vùng Lưỡng Chiết (nay là toàn bộ tỉnh Chiết Giang, phần Đông Nam của tỉnh Giang Tô và phần 

Đông Bắc tỉnh Phước Kiến. Những vùng đất này thuộc lãnh thổ nước Ngô và Việt thời Xuân Thu 

Chiến Quốc, nên khu vực này được gọi chung là Ngô Việt), được phong làm Ngô Việt Vương. 

Tiền Liêu chú trọng phát triển nông nghiệp vùng Ngô Việt, cho đắp đê trên sông Tiền Đường từ 

năm 907 đến 932 để ngừa nạn lụt cũng như thiết kế mạng lưới thủy lợi nhằm điều hòa mực sông. 

Chuyện bắn sóng để buộc thủy triều rút ra xa được tiến hành trong khoảng thời gian này. Nước 

Ngô Việt tồn tại từ năm 907 đến 978.　

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 226 of 274

Quan là đường lớn để lên kinh đô, đường phố rất dài, nước xoáy đến nỗi nhà 

cửa, cỏ cây, tường vách không còn gì nữa, trở thành một cánh đồng mới bồi, 

phẳng lì, không một ai chẳng gặp phải tai nạn do phát đại pháo này. Tài vật 

bị tổn thất chẳng biết là đến mấy vạn vạn. 

Đủ  biết:  Quỷ  thần  kính  đức,  chứ  không  sợ  oai!  Người  thiếu  đức  trong 

lúc ấy chỉ nên suất lãnh mọi người khẩn cầu, sám hối cầu đảo đừng gây tổn 

thương  cho  dân  lẫn  vật,  quyết  chẳng  đến  nỗi  khiến  cả  thành  bị  tai  nạn  lớn 

lao. Dẫu cho vô ích, quyết chẳng đến nỗi ươm thành tai nạn lớn lao! Khi in 

lại bài tiểu sử này, có lẽ hãy nên nêu rõ ý nghĩa này, ngõ hầu những kẻ làm 

quan về sau gặp phải cảnh này chẳng lượng đức mình, chỉ bắt chước Vương 

ra oai, đến nỗi chuốc họa hại dân! 

Cư sĩ đã sáu mươi bảy, dẫu thọ trăm tuổi thì cũng đã quá nửa đời người 

rồi, hãy nên trong lúc về hưu vô hệ lụy này, theo đúng lý nên chuyên tu Tịnh 

nghiệp, tự hành, dạy người, khiến cho hết thảy mọi người đều quay về nơi 

hiện  nay  đã  biến  thành  nhà  cũ  từng  bị  họ  bỏ  lơ  thì  lợi  ích  ấy  chỉ  đức  Phật 

mới biết được! Nếu lắng lòng nghiên cứu thuật bói toán Phong Thủy, tuy có 

thể lợi người, nhưng cũng rất hữu hạn, Quang tuyệt đối chẳng nghĩ lời nói 

ấy là đúng. Lệnh tổ chẳng nghe lời [xúi giục] lấp [Tây] Hồ235, kiến thức cao 

hơn những kẻ tầm thường vạn vạn lần. Nếu nghe theo, sợ sẽ nhọc dân hao 

của, hoặc đến nỗi bị tổn hại vô ích. 

Đối  với  Phật  pháp,  Quang  trọn  chẳng  đạt  được  gì.  Năm  Quang  Tự  19 

(1893) đến chùa Pháp Vũ ở Phổ Đà sống nhàn tản, cho tới năm Dân Quốc 

thứ sáu (1917), chẳng qua lại với người bên ngoài. Dẫu trong núi có ai sai 

phái viết lách gì, cũng chẳng dùng hai chữ Ấn Quang. Năm Dân Quốc thứ 

sáu (1917), Từ Úy Như nhận được ba lá thư bèn đem in ra mấy ngàn bản gởi 

cho  người  khác,  đặt  tên  là  Ấn  Quang  Pháp  Sư  Tín  Cảo.  Năm  sau  lại  thâu 

thập  được  hơn  hai  mươi  mấy  bức  thư,  đặt  tên  là  Ấn  Quang  Pháp  Sư  Văn 

Sao, đem in ra ở Bắc Kinh, tới Phổ Đà xin quy y. Quang bảo ông ta quy y 

với pháp sư Đế Nhàn. Từ đấy, hằng ngày bận bịu thù tiếp thư từ, trọn chẳng 

có lúc nào ngớt. Chẳng biết Bản Văn Sao mà cư sĩ đã đọc là bản được in vào 

năm nào, chỉ sợ lúc ấy chỉ đọc được một hai lượt đã bỏ xó. Nay gởi cho ông 

một bộ, văn tuy gai mắt, nhưng ý chấp nhận được. Xin hãy đọc kỹ để tu trì 

liền  có  thể  vận  dụng  lớn  lao  lời  nghị  luận  rộng  lớn  về  chuyện  dẫu  nghèo 

cùng hay hiển đạt đều có thể tốt lành. 

235 Trong thời ấy, nhằm lúc nhà Đường suy vong, do chiến tranh liên miên, chánh quyền không 

quan  tâm  đến  vấn  đề  nông  tang.  Sau  khi  dẹp  yên  Đổng  Xương,  Tiền  Liêu  mới  lên  nắm  quyền 

xứ Ngô Việt. Tây Hồ cỏ dại, lau lách phủ kín, trông rất hoang vu, quạnh quẽ. Có một tay thuật 

sĩ  khuyên  Tiền  Liêu  nên  lấp  bằng  Tây  Hồ,  dựng  vương  phủ  trên  ấy,  sẽ  được  hưởng  vượng  khí 

ngàn năm. Tiền Liêu không chấp nhận đề nghị ấy, nói:  “Trăm họ nhờ nước hồ này để tưới ruộng, 

 không có nước sẽ không có dân. Huống chi sau năm trăm năm sẽ có dòng họ khác dấy lên, làm 

 sao có chuyện cả ngàn năm mà không có chân chúa trong thiên hạ được?”  Vua cho lệnh lập một 

đội quân chuyên trông coi việc khai quang, nạo vét hồ cho sạch sẽ, đồng thời đào thêm ba cái ao 

chung quanh để trữ nước phòng khi trời hạn hán. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 227 of 274

Văn  Sao  Tục  Biên  chỉ  có  hai  cuốn,  độ  chừng  ba  trăm  trang,  so  với  bộ 

trước có nhiều chỗ lợi người hơn, nhưng văn chương lại càng hủ bại, ô uế. 

Ước chừng cuối tháng Tám sẽ có thể in xong. Nếu cư sĩ chẳng hiềm hủ bại, 

ô uế thì cuối tháng Tám, đầu tháng Chín sẽ không ngại gì đích thân đến chùa 

Thái Bình, hỏi pháp sư Đức Sâm thỉnh hai ba bộ để kết pháp duyên. Quang 

chưa hề mó tay vào thuật bói toán Phong Thủy, nhưng tôi thấy những người 

tự  xưng  là  đại  thông  gia  hiện  nay  đều  chỉ  trích  kiến  trúc  của  người  xưa  là 

sai, mặc tình sửa đổi. Thật ra, được tốt lành thì ít, bị xui xẻo thì nhiều. Phàm 

[những ai làm] thầy thuốc hoặc bói toán, Phong Thủy xin Quang khen ngợi, 

Quang chẳng thốt ra một chữ nào đáp ứng vì sợ khiến cho người khác bị lầm 

lạc bởi mình. Quang nói thẳng với họ: Nếu Quang tán dương, phải thấu hiểu 

sâu  xa  thuật  ấy  và  biết  đích  xác  bản  lãnh  của  các  hạ  thì  mới  được.  Quang 

chẳng biết những thuật ấy, lại chẳng biết bản lãnh của các hạ, làm sao có thể 

phô bày với người khác cho được? Người ta nói sao, mình cũng phô phang y 

hệt như vậy, thì tuy ngu hèn, Quang cũng chẳng chịu mạo muội thuận theo 

thói lấy lòng ấy đâu nhé! 

159. Thư trả lời cư sĩ Tiền Sĩ Thanh (thư thứ hai) 

Nhận  được  thư  khôn  ngăn  khâm  phục,  đọc  đến  tác  phẩm  lớn  lao  của 

ngài  liền  biết  đức  của  Vũ  Túc  Vương  nhiều  đời  hãy  còn.  Những  gia  đình 

trâm anh đời đời đức hạnh mà tôi thường hâm mộ chỉ có [gia tộc] Phạm Văn 

Chánh Công (Phạm Trọng Yêm) đời Tống là lâu bền nhất. Đọc gia phả nhà 

ông thì đức trạch của Vũ Túc Vương vượt trỗi Phạm công rất xa. Trộm nghĩ: 

Tập  văn  này  nên  đặt  tên  là  Tiền  Vũ  Túc  Vương  Thế  Trạch  sẽ  càng  khiến 

người  ta  ngưỡng  mộ.  Quang  là  ông  Tăng  chỉ  biết  cơm  cháo,  không  có  tài 

đức  làm  thầy  người  khác,  nhưng  vì  một  người  lan  truyền  chuyện  giả,  rốt 

cuộc  người  nghe  chẳng  xét,  lầm  tưởng  là  thật.  Các  hạ  đã  làm  đồ  đệ  Ban 

Thiền236 lại quy y với Quang, sợ rằng đôi bên chẳng hợp lẽ. Chỉ nên tích cực 

tu trì liền đạt được lợi ích lớn lao, chứ chẳng phải do quy y hay không? 

236 Ban Thiền Lạt Ma (Pan-chen-lama) là một vị lạt-ma cao cấp của Phật giáo Tây Tạng Hoàng 

Mạo phái (Gelugpa), chỉ kém Đại Lai Lạt Ma. Ban Thiền (Panchen) có nghĩa là bậc trí huệ, hoặc 

đại  bác  học.  Chữ  Panchen  vốn  do  chữ  Phạn  Pandita  (học  giả)  kết  hợp  với  chữ  Chenpo  (vĩ  đại) 

trong tiếng Tây Tạng. Đến đời Khang Hy, vị này được sắc phong thêm mỹ hiệu Ngạch Nhĩ Đức 

Ni  (Erdeni:  Quang  Hiển).  Khi  Đại  Lai  Lạt  Ma  đời  thứ  năm  (Ngawang  Lobsang  Gyatso,  1617-

1682) lên ngôi quốc vương Tây Tạng, đã phong tặng cho thầy mình là Lobsang Chökyi Gyalsten 

(1570-1662), tu viện trưởng tu viện Tashilhunpo, tước hiệu Panchen. Do Đại Lai Lạt Ma tự xưng 

là hóa thân của Quán Thế Âm Bồ Tát; đương nhiên, thầy của ông ta cũng được đề cao là hóa thân 

của A Di Đà Phật! Khi Lobsang Chökyi chết, chính Đại Lai Lạt Ma thứ năm đã chủ trì công cuộc 

tìm hóa thân của Lobsang và dòng truyền thừa Panchen bắt đầu từ đó. Đến đời Ban Thiền Lạt Ma 

thứ  chín  (Thubten  Choekyi  Nyima,  1833-1937),  do  bất  hòa,  tranh  chấp  quyền  bính  với  Đại  Lai 

Lạt Ma thứ 13, Ban Thiền phải chạy trốn sang Nội Mông Cổ, rồi sang Bắc Kinh và sống ở Trung 

Hoa mãi cho đến khi mất. Như vậy, ông Tiền Sĩ Thanh đã quy y với vị Ban Thiền Lạt Ma thứ 

chín này. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 228 of 274

Nay gởi kèm cho ông Một Lá Thư Trả Lời Khắp và toa thuốc để đáp tạ 

hậu ý. Quang mục lực suy yếu tột cùng, để đọc và trả lời thư này phải cậy 

vào kính lão lẫn kính lúp mới miễn cưỡng xem thư và trả lời được. Đối với 

sự tích của Vũ Túc Vương, [tôi phải] dùng ba cái kính để xem đại lược đầu 

mối.  Nếu  in  theo  khổ  chữ  Tam  Hiệu  Tự,  dùng  ba  cái  kính  để  đọc  thì  phải 

tốn công mấy chục bữa mới mong đọc xong. Nếu chẳng hiềm gai mắt, đợi 

trong tháng Tám, tháng Chín, khi Văn Sao Tục Biên in ra, xin hãy gởi thư 

cho pháp sư Đức Sâm chùa Thái Bình ở đường Bắc Thành Đô, Thượng Hải 

thỉnh một bộ thì cũng có thể làm một nhúm cát trong vô lượng hằng hà sa số 

lợi ích cho đời, cho người. 

160. Thư trả lời cư sĩ Tiền Sĩ Thanh (thư thứ ba) 

Hôm  qua  nhận  được  thư,  khôn  ngăn  cảm  kích,  hổ  thẹn.  Bài  tụng  của 

Quang tuy ý có thể chấp nhận được, nhưng văn thật vụng về, chất phác. Các 

hạ khen ngợi là xiển minh chân lý, muôn đời chẳng mòn, đấy vẫn là do đức 

của lệnh tổ mà thành. Các hạ đề cao đức lệnh tổ, quy hết về lòng tin Phật, 

cũng là xiển minh chân lý muôn đời chẳng mòn. Trộm nghĩ: Gần đây người 

tin Phật xưng đương công đức của tổ tiên trọn chưa có ai thấu nguồn tột đáy 

như vậy. Bài văn này cũng nên đưa vào trong Tây Hồ Từ Trưng Văn San, 

chứ nào phải chỉ in kèm vào trong văn tập của ông. Quang cũng tính in kèm 

bài ấy vào cuối bài tụng trong Văn Sao. Xin hãy bảo thư ký chép thành tờ 

khác gởi đi, vì sợ rằng [trong nguyên bản của ông] có những chữ viết Thảo 

chắc  sẽ  vướng  khuyết  điểm  “đọc  sai  mặt  chữ”.  “Tử  Dương  tự  đại” ,  chưa 

biết người ấy [là ai], xin hãy chú thích rõ ràng để người đọc đều hiểu lời răn 

dạy.  Thể  lệ  của  Văn  Sao  là  phàm  với  những  chỗ  lẽ  ra  nên  Đài  Đầu237  đều 

chẳng chừa chỗ trống để đỡ tốn giấy. Nếu đem lời Bạt này in kèm vào [Văn 

Sao Tục Biên] thì cũng sẽ theo lệ ấy. 

* Nhận định của La Hồng Đào: 

 Hậu Hán Thư, quyển năm mươi bốn, truyện Mã Viện chép: Mã Viện bảo 

 Ngỗi Hiêu: “Tử Dương (tên tự của Công Tôn Thuật) là ếch ngồi đáy giếng, 

 lầm tưởng là cao quý”. Điển tích “Tử Dương tự đại” phát xuất từ câu nói 

 này. Đại Sư thông hiểu sâu rộng kinh sử, lẽ ra chẳng thể không biết, nhưng 

 do nhất thời quên mất, nên ở đây tôi mới kính cẩn ghi chú bổ sung. 

237  Đài  Đầu  là  cách  viết  tỏ  vẻ  tôn  kính  trong  những  công  văn  thời  cổ,  chừa  một  khoảng  trống 

trước  khi  viết  tên  hay  chức  vụ  của  người  được  xưng  hô.  Chẳng  hạn,  nếu  viết  “Độc  Ấn  Quang 

Pháp Sư Văn Sao Hữu Cảm” (Cảm nghĩ khi đọc Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao) thì giữa chữ Độc 

và  chữ  Ấn  Quang  phải  chừa  tối  thiểu  hai  khoảng  trống.  Cách  viết  này  còn  gọi  là  Na  Đài.  Một 

cách thể hiện tôn trọng hơn nữa gọi là Bình Đài, tức là khi viết theo lối Na Đài xong, bỏ một dòng 

trống trước khi viết tiếp dòng thứ hai. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 229 of 274

161. Thư trả lời hai cư sĩ Trí Mục và Trí Thanh (thư thứ nhất) 

Thư viện đã có hai bộ Đại Tạng Kinh, hơn một ngàn loại kinh điển trước 

thuật của các tông. Tuy sách vở quý ở chỗ có nhiều thứ, nhưng trong lúc đại 

kiếp  này,  quả  là  buổi  sáng  chẳng  bảo  đảm  được  buổi  tối,  như  ở  trên  đống 

củi, phía dưới đã nhóm lửa, há nên thờ ơ, hờ hững đọc các kinh điển trước 

thuật, chẳng chuyên tâm dốc chí niệm A Di Đà Phật cầu sanh Tây Phương 

và niệm Quán Thế Âm Bồ Tát để cầu gặp dữ hóa lành ư? 

Phàm những ai đến thư viện đọc sách, bất luận là tư cách nào, cũng đều 

nên  đem  những  điều  này  khuyên  lơn  để  họ  biết  ngoài  căn  nhà  lửa  lớn  này 

vẫn  còn  có  thế  giới  thanh  tịnh  an  lạc  tột  bậc.  Nếu  do  đây  sanh  lòng  chánh 

tín,  chuyên  chí  nơi  Tây  Phương,  công  đức  ấy  sẽ  lớn  hơn  [công  đức  của] 

những kẻ thâm nhập kinh tạng, triệt ngộ tự tâm nhưng chưa đoạn Hoặc trong 

tam giới trăm ngàn vạn ức lần! Nhưng mọi nhân sĩ vẫn chưa coi đó là điều 

đáng lo, vẫn chuyên chí nơi chuyện chẳng cấp bách, chẳng đáng buồn sao? 

Pháp danh của nhóm Trịnh Cầm Tiêu xin hãy chuyển cho họ. Quang già rồi, 

mục  lực  lẫn  tinh  thần  đều  không  đủ.  Hãy  nên  bảo  họ  đừng  gởi  thư  đến  và 

đừng giới thiệu người khác quy y vì không có mục lực để chống đỡ được! 

162. Thư trả lời hai cư sĩ Trí Mục và Trí Thanh (thư thứ hai) 

Đang trong thời thế này, ngoại trừ niệm Phật, niệm Quán Âm ra, không 

có cách tốt lành nào khác. Bất luận già - trẻ - trai - gái quy y hay không quy 

y, đều khuyên niệm Phật, niệm Quán Âm. Dù chẳng thể ăn chay hoàn toàn 

vẫn nên chú trọng bớt ăn mặn để trong khi nguy hiểm cũng không bị hiểm 

nguy. Thế giới đại chiến, cả cõi đời không một ai được an vui, người bị tàn 

sát  cố  nhiên  là  khổ,  nhưng  kẻ  sát  nhân  hiện  tại  cũng  cực  khổ,  đời  sau  hay 

đời sau nữa muốn làm chó, ngựa, trâu, dê cũng chẳng được! Tiếc cho cả cõi 

đời  đều  là  kẻ  si,  cùng  nhau  mải  miết  giết  người,  giết  vật,  chẳng  tự  biết  ác 

nhân đã gieo, ác quả sẽ tự theo đó đưa tới! Chuyện này đáng buồn hết sức, 

mong hãy sáng suốt xét soi! 

163. Thư trả lời cư sĩ La Trí Thanh (thư thứ nhất) 

Nhận được thư đầy đủ, khoản tiền phóng sanh [ông đã gởi] sẽ dùng vào 

các  món  chi  phí  lặt  vặt  [cho  lễ]  phóng  sanh,  miễn  sao  chính  mình  không 

[đem  khoản  tiền  ấy]  dùng  vào  việc  khác  thì  sẽ  không  trở  ngại  gì;  cũng 

không ngại nói rõ với mọi người khi họ tụ tập [tham dự lễ phóng sanh] thì 

mình  lẫn  người  đều  không  phải  lo  nghĩ  gì!  Quang  một  mực  chẳng  chủ 

trương phóng sanh vào những ngày khánh đản Phật, Bồ Tát và trong những 

ngày tốt như mồng Một, ngày Rằm. Chuyện này đã thành lệ nhất định không 

thay  đổi  được,  do  có  [nhiều]  người  phóng  sanh  [trong  những  ngày  ấy]  mà 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 230 of 274

những kẻ đánh bắt loài vật sẽ đặc biệt săn bắt nhiều hơn; cũng lắm khi vì [có 

người] phóng sanh mà họ mới đi bắt! Thói đời phần nhiều háo danh, [người 

ta  ưa]  phóng  sanh  trong  những  hôm  ấy  để  được  tiếng!  Lòng  người  phần 

nhiều  lại  hay  quen  thói  làm  gì  cũng  chấp  chặt  theo  lệ:  Nếu  chẳng  phóng 

sanh trong những bữa ấy sẽ không chịu mua [loài vật] để phóng sanh [trong 

các  hôm  khác].  Tuy  Quang  thường  nói  với  người  khác  như  thế,  rốt  cuộc 

cũng chỉ trở thành nói uổng công! 

Thêm nữa, cũng chớ nên phóng sanh loạn xạ. Đem thả xuống sông lớn 

thì không sao; chứ đem thả trong ao, phàm là cá dữ mà cũng thả lẫn vào đó, 

tức là thả giặc vào chỗ nhân dân tụ tập, lũ cá đều trở thành thức ăn cho nó! 

Muốn mỗi một việc đều đúng như pháp thì quả thật khó thể làm được. Do 

vậy, hãy nên cực lực đề xướng “kiêng giết, ăn chay” để làm cách giải quyết 

từ căn bản; chứ phóng sanh [chỉ là] chuyện thực hiện [hành vi cứu vớt] phần 

nào nhằm mong sao ai nấy đều cùng thấu hiểu ý nghĩa phóng sanh mà thôi! 

Nếu tận sức phóng sanh mà chưa thể lập cách phù hợp thì cũng chỉ là công 

vẫn chưa bù được tội. 

Hành  động  phóng  sanh  về  mặt  Sự  tuy  vì  loài  vật,  nhưng  về  mặt  Ý  thì 

thật  sự  vì  con  người.  Nếu  con  người  ngưng  giết  chóc,  cố  nhiên  chẳng  cần 

dùng đến hành động ấy. Nhưng con người tâm ăn thịt càng thịnh, nếu không 

lập ra hành động ấy; lâu ngày chầy tháng, hành vi dã man ở Phi Châu238 sẽ 

lưu hành khắp cõi đời! Há chẳng nên không lập sẵn cách để những kẻ ham 

giết  chóc,  ưa  ăn  thịt  kia  sẽ  cùng  sanh  lòng  răn  dè  tự  phản  tỉnh  ư?  Người 

phóng sanh chỉ nên mang ý niệm chẳng nỡ sát sanh, chứ đừng so đo con vật 

[sẽ được thả] ấy có ăn những sanh vật khác hay không! Loài cá phần nhiều 

ăn  cá  nhỏ  hơn  và  những  loài  trùng  nhỏ  sống  trong  nước  (tiểu  thủy  trùng). 

Nếu biện luận như thế thì thả một con cá to ắt hằng ngày nó sẽ giết vô số cá 

nhỏ và thủy trùng, tức là “thả một, giết nhiều”, vậy là “công ít, tội nhiều!” 

Nhưng trút239, rắn, rái cá, xét đến cùng chẳng có mấy; đã chẳng thể mua hết 

các sanh vật để thả thì có lẽ cũng nên làm từ từ để khỏi bị kẻ rỗi hơi bàn ra 

tán vào! 

Phóng sanh thì hãy nên lấy việc “chí thành niệm Phật, trì chú cho những 

con vật ấy” làm gốc. Bất quá, tất cả nghi thức cũng chẳng qua nhằm biểu thị 

238 Tức tục lệ ăn thịt người của những bộ lạc cổ sơ ở châu Phi. 

239  Xuyên  Sơn  (gọi  đủ  là  Xuyên  Sơn  Giáp)  thường  được  biết  dưới  tên  Trút  (Pangolin)  hay  Tê 

Tê, là một loại thú ăn kiến, thân dài, đuôi dài, mũi nhọn dài, toàn thân phủ đầy những tấm vảy 

cứng  trông  như  bộ  giáp,  thường  thấy  ở  Á  Châu.  Theo  Wikipedia,  cái  tên  Pangolin  xuất  phát  từ 

chữ Pengguling (vật cuộn tròn) trong tiếng Mã Lai. Trút thường hoạt động kiếm ăn vào ban đêm, 

ngày cuộn tròn lại ngủ. Khi gặp nguy hiểm, chúng cũng cuộn tròn mình lại, dựng những tấm vảy 

cứng sắc lên để tự vệ. Trút có bốn chân ngắn nhưng rất sắc và mạnh, có thể đào tung những ụ 

mối, tổ kiến kiên cố để kiếm mồi, nên người Hoa mới gọi nó là Xuyên Sơn (xuyên qua núi). Trút 

thường có lưỡi dài giúp chúng có thể quét lưỡi vào những ngõ ngách trong tổ kiến, ổ mối để ăn 

những con mối non, kiến non. Người Hoa thường tin thịt Trút rất bổ dưỡng và nhiều dược tính. 

Họ  tin  vảy  Trút  có  tác  dụng  chữa  sưng  phồng,  luân  lưu  huyết  khí  và  giúp  phụ  nữ  mới  sanh  có 

nhiều sữa nên Trút bị săn bắt tàn nhẫn, gần như bị tuyệt chủng ở Trung Hoa. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 231 of 274

pháp tướng mà thôi! Nếu như có ai khác [hiện diện trong khi phóng sanh], 

cố nhiên nên dựa theo nghi thức mà làm. Nếu không, chỉ dốc hết lòng Thành 

niệm  Phật  là  được  rồi!  Hơn  nữa,  đối  với  những  con  vật  sắp  được  thả,  nếu 

nhằm ngày Hè hãy nên thả cho mau. Nếu câu nệ lề lối, cứ chiếu theo nghi 

thức  để  thực  hiện,  chắc  sẽ  phải  tốn  thời  gian,  bất  lợi  cho  mạng  sống  [của 

con vật]. Cư sĩ phóng sanh hãy nên theo cách thức đơn giản. Nếu tâm chân 

thành, không giả dối, tiếm việt, thì chiếu theo nghi thức để phóng sanh cũng 

không phải là hoàn toàn không được! Nếu lầm lạc bắt chước theo nghi thức 

của  Tăng  sĩ,  sẽ  trở  thành  Ngã  Mạn!  Pháp  cố  nhiên  viên  dung,  nhưng  phải 

khéo  dụng  tâm.  Tại  gia  cư  sĩ  có  thể  làm  lễ  phóng  Mông  Sơn  thì  cố  nhiên 

[thực hiện] nghi thức Phóng Sanh cũng không trở ngại gì! Nhưng cần phải 

trọn chẳng mang tâm tiếm việt, ôm ý niệm độ sanh sâu xa thì mới được! 

 Xét ra, trong năm Dân Quốc 22 (1933), tức năm Quý Dậu, chùa Dũng 

 Tuyền ở Cổ Sơn khánh thành vườn phóng sanh vừa mới được xây dựng, Đại 

 Sư  soạn  bài  văn  bia,  cho  khắc  vào  đá  đặt  trước  Bạch  Vân  Đường,  đã  nêu 

 tỏ  lý  phóng  sanh  không  còn  sót.  Nay  chùa  Trường  Khánh  là  sơn  môn  bậc 

 nhất ở Di Sơn, Phước Châu, xây thêm tường vây quanh ao phóng sanh. Xây 

 cất xong xuôi, Đại Sư đã tám mươi tuổi, sức yếu, mắt lòa, chẳng dám phiền 

 Đại Sư viết lách, chỉ kính cẩn sao chép bút tích chân thật từ sáu bài chỉ bày 

 ý nghĩa trọng yếu của việc phóng sanh do Đại Sư đã gởi đến dạy dỗ trước 

 kia, khắc vào đá, đặt bên trái ao. Nguyện những người theo đuổi việc phóng 

 sanh trong hiện tại và vị lai đều cùng cố gắng! (Ngày lành tiết Trọng Xuân năm 

 Canh Thìn - Trung Hoa Dân quốc 29 (1940), đệ tử quy y La Trí Thanh kính cẩn viết). 

164. Thư trả lời cư sĩ La Trí Thanh (thư thứ hai) 

Người ăn chay đừng nên ăn trứng gà do nó có mầm sống. Dẫu không có 

mầm sống, cũng chớ nên ăn vì nó có chất độc. Có người bảo “ở nơi không 

có gà trống thì trứng sẽ không có mầm sống”, ở nơi đây rất ít [có loại trứng 

ấy]. Xưa kia, có một người thích ăn trứng gà, lâu ngày chất độc tích lại trong 

bụng,  sanh  ra  rất  nhiều  trứng  gà  và  gà  con.  Các  thầy  lang  chẳng  hiểu  căn 

bệnh  ấy.  Trương  Trọng  Cảnh240  bảo  nấu  tỏi  ăn,  liền  ói  ra  rất  nhiều  gà  con 

240 Trương Trọng Cảnh tên thật là Cơ, tự là Trọng Cảnh, là một y sư nổi tiếng thời Đông Hán, 

không rõ sanh và mất vào năm nào. Căn cứ theo những dữ kiện được ghi chép về cuộc đời ông, 

người ta chỉ có thể phỏng đoán ông sanh vào năm 150 và mất vào khoảng năm 219. Ông đỗ Hiếu 

Liêm, làm Thái Thú quận Trường Sa. Do vậy, thường được gọi là Trương Trường Sa. Trong thời 

gian  ấy,  chánh  quyền  Đông  Hán  suy  yếu,  giặc  giã  nổi  lên,  tật  dịch  lưu  hành,  gia  đình  Trương 

Trọng Cảnh cũng bị bệnh dịch chết gần hết. Do vậy, ông phát phẫn quyết chí nghiên cứu y dược. 

Bộ Thương Hàn Tạp Bệnh Luận của ông được coi là một bộ sách y học đầu tiên được biên soạn 

đầy đủ theo phương pháp khoa học và được sắp xếp một cách hệ thống, hợp lý nhất của Trung 

Hoa (gồm bệnh án, triệu chứng, nguyên nhân, cách điều trị và lý luận điều trị). Bộ sách này được 

rất nhiều y sư đời sau ra sức chú giải. Tác phẩm Kim Quỹ Yếu Lược của ông cũng được đánh giá 

rất cao nhưng không nổi tiếng bằng. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 232 of 274

cùng  những  con  gà  đã  có  lông  hoặc  không  lông.  [Ông  Trương]  bảo  bệnh 

nhân suốt đời đừng ăn [trứng gà] nữa, hễ ăn sẽ không có cách gì trị được. Đủ 

biết trứng gà gây họa lớn thay! 

 Xét  ra,  những  đệ  tử  nhà  Phật  ăn  chay  ở  Phước  Châu  thường  sợ  thiếu 

 chất bổ, viện cớ “trứng gà không có cồ, chẳng có mầm sống thì đều có thể 

 ăn được”, quen nết tạo thành phong tục, khiến cho người chẳng hiểu chuyện 

 bị lầm lẫn, gần như phá giới. Vì thế, đệ tử đặc biệt khẩn cầu đại sư khai thị 

 bài này. Hãy nên ấn hành, đăng tải rộng rãi để cảnh tỉnh người khác. Đệ tử 

 La Trí Thanh kính cẩn ghi chú. 

165. Thư trả lời cư sĩ La Trí Thanh (thư thứ ba) 

Thư nhận được đầy đủ. Ông bệnh ngặt đã lành, khôn ngăn mừng rỡ, an 

ủi. Linh Nham Sơn Tự chuyên tu Tịnh nghiệp, công khóa [hằng ngày] giống 

hệt như khi đả thất bình thường; thật là chỗ đạo tràng tu hành sốt sắng bậc 

nhất ở Giang Nam. Hiện thời vận đời nguy hiểm, bất luận là ai đều lấy chí 

thành  niệm  Phật,  niệm  Quán  Âm  làm  chủ  yếu  để  mong  tiêu  trừ  ác  nghiệp 

trước mắt, được vãng sanh Tây Phương khi lâm chung thì có thể nói là “do 

họa  mà  được  phước”  vậy.  Nếu  không,  từ  nay  về  sau,  càng  khó  làm  người, 

bởi cách giết người, hại người không kiểu lạ lùng nào chẳng có, không trốn 

tránh  nơi  đâu  được!  Chỉ  có  chuyện  sanh  về  Tây  Phương  là  phương  kế  an 

thân lập mạng ngàn vạn phần ổn thỏa, thích đáng. Xin hãy nói với khắp hết 

thảy mọi người thì lợi ích sẽ vừa sâu vừa xa. 

Đứa con quý vừa được sanh ra nên đặt tên là Tông Thành. Tông là chủ. 

Thành là chân thật chẳng dối, tức là “làm sáng tỏ Minh Đức” vậy. Lấy lòng 

Thành  làm  chủ  thì  sẽ  có  thể  sáng  tỏ  được  Minh  Đức.  Ấy  chính  là  ý  nghĩa 

 “Tánh  lẫn  Tu  cùng  tỏ,  Thể  và  Dụng  đều  trọn  vẹn,  rõ  ràng”.   Đặt  tên  như 

vậy  để  nó  nhìn  vào  cái  tên,  nghĩ  đến  ý  nghĩa,  sẽ  mong  chính  mình  thật  sự 

có [những phẩm đức ấy] ngõ hầu có thể rạng danh gia đình, tự lợi, lợi tha. 

Pháp danh nên đặt là Khế Giác. Giác chính là Phật Tánh. Chúng sanh do mê 

nên  chẳng  khế  hợp  với  Phật  Tánh.  Khế  hợp  với  Giác  thì  mê  tiêu,  giác  lộ. 

Nếu hai cái tên ấy chẳng phạm húy tổ phụ đời trước thì có thể sử dụng suốt 

đời, chẳng cần phải đặt quan danh241, tự, hiệu v.v… Thọ Xương Kinh Thiền 

241 Quan danh: Tên đặt khi làm lễ Nhược Quan (20 tuổi). 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 233 of 274

Sư242 là người đất Mân, lúc đẻ ra, khó sanh, ông nội bèn ở ngoài cửa sổ niệm 

kinh Kim Cang, chỉ niệm hai chữ “Kim Cang” đã an nhiên sanh ra. Ông nội 

vui mừng, nhân đấy đặt tên là Huệ Kinh, đến tuổi đội mũ (nhược quan) cũng 

không đặt tên khác. Về sau xuất gia cũng chẳng đặt tên khác. Ngài chính là 

một vị cao tăng thời Vạn Lịch nhà Minh. 

Do vậy biết nữ nhân khi sanh nở hãy nên chí thành niệm Nam Mô Quán 

Thế Âm Bồ Tát, không một ai chẳng an nhiên sanh nở. Phải niệm ra tiếng, 

chớ nên niệm thầm! Những người săn sóc bên cạnh cũng niệm ra tiếng, chớ 

nên nói “lúc sanh nở lõa lồ chẳng sạch, nếu niệm sợ mắc tội lỗi!” Cần biết 

rằng: Lúc ấy là lúc liên quan đến tánh mạng, do không làm sao khác được; 

chứ không phải như lúc bình thường có thể cung kính mà lại ngạo mạn, coi 

thường, chẳng cung kính, khiết tịnh! Mấy năm trước, Quang trọn chẳng nói 

đến chuyện này. Về sau lắm phen nghe nói có người do sanh khó mà bị mất 

mạng và kẻ ngu hễ trong nhà có người sanh nở thì người thường ngày niệm 

Phật chẳng dám ở trong nhà, phải đợi hơn cả tháng mới dám quay về, cho 

rằng “hễ bị huyết tanh xông nhằm, những công lao trước kia sẽ mất sạch!” 

Lời lẽ nhảm nhí bậy bạ ấy thật là đáng thương xót. Vì thế, mấy năm gần đây 

tôi  thường  nói  với  người  khác.  Những  người  hành  theo  đó,  không  một  ai 

chẳng ứng nghiệm, đủ biết Bồ Tát thật là đại từ bi. 

166. Thư trả lời cư sĩ La Trí Thanh (thư thứ tư) 

Người thông minh trong cõi đời thường muốn làm kẻ được ngàn đời tôn 

sùng, rốt cuộc đến nỗi học thuyết lệch lạc, tà vạy, tạo dựng những thuyết kỳ 

dị,  khiến  cho  người  đời  sau  bị  lầm  lạc,  gây  chướng  ngại  cho  thánh  đạo. 

Thuở  đương  thời  được  mọi  người  đều  suy  tôn,  [tới  khi]  độc  khí  của  học 

thuyết  ấy  phát  tác  mạnh  mẽ  mới  biết  loại  học  thuyết  ấy  quả  thật  đã  ngầm 

vun quén cội rễ họa hại gần một ngàn năm trước! Trình - Châu xiển dương 

Nho tông, chuyên chú trọng chánh tâm thành ý, phàm “nhân quả, báo ứng, 

sanh tử, luân hồi” đều cho là không có. Lại nói “hễ có làm gì để làm lành thì 

không phải là thiện thật sự!” Bọn họ muốn [làm ra vẻ] khác hẳn với Phật; vì 

thế, những nhà Nho đời sau một mực đề cao thuyết ấy! Đã không có nhân 

quả, báo ứng, sanh tử, luân hồi, thì thiện không có gì để khuyên, ác không 

242 Huệ Kinh (1548-1618) là một vị cao tăng thuộc Tông Tào Động, sống vào đời Minh, người ở 

Phủ Châu, Sùng Nhân (nay là huyện Sùng Nhân, tỉnh Giang Tây), tự là Vô Minh, Đã có chí xuất 

gia từ nhỏ, đến Lẫm Sơn xin tu pháp với ngài Uẩn Không Thường Trung ba năm, sau khi có chỗ 

tỉnh ngộ, bèn ẩn tu tại Nga Phong ba năm. Một bữa, khi cố sức dời tảng đá, đá trơ trơ không lay 

động, đang trong lúc tận lực xô đẩy, Sư hoát nhiên khai ngộ, trình sở ngộ lên ngài Thường Trung, 

được ấn khả. Đến năm 27 tuổi Sư mới thọ Cụ Túc Giới, từ đấy suốt hai mươi bốn năm không rời 

Nga Phong. Về sau, Sư đến yết kiến Tổ Liên Trì, cũng như đến lễ tháp Tổ Bồ Đề Đạt Ma ở Thiếu 

Lâm, lên kinh sư lễ ngài Đạt Quan, qua Ngũ Đài tham yết ngài Thụy Phong, rồi trở về chùa Bảo 

Phương ở quê nhà để khai giảng tòa, hoằng dương tông Tào Động. Môn nhân nối pháp có Bác 

Sơn Nguyên Lai, Hối Đài Nguyên Kính, Kiến Như Nguyên Mật, Vĩnh Giác Nguyên Hiền v.v… 

Khi Sư mất, chính ngài Hám Sơn Đức Thanh đã soạn bài minh để khắc trên mộ. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 234 of 274

có gì để phạt, mọi người đều trong mê, trong mộng, đến nỗi phong hóa cõi 

đời ngày một đi xuống, chánh nhân ngày một hiếm hoi. Đến khi gió Âu vừa 

thổi tới thì hết thảy những chuyện “xô đổ lễ giáo, vượt lý, phạm phận” đều 

được  miệt  mài  đề  xướng,  muốn  cho  khắp  cả  cõi  đời  đều  cùng  thực  hành. 

Nếu Trình - Châu chẳng bài xích nhân quả luân hồi, những nhà Nho đời sau 

đều truyền bá, vâng giữ [nhân quả, luân hồi], dẫu gió Âu dữ dội đến đâu đi 

nữa, ai chịu theo những tà thuyết ấy? Do vậy, nói rằng : “Cội rễ họa hại của 

 các thảm kịch hiện thời quả thật bắt nguồn từ việc Trình - Châu đả phá, bài 

 xích nhân quả luân hồi!” 

Nay  muốn  cho  gia  đình,  xã  hội  bảo  tồn  được  đạo  đức  xưa  kia  thì  phải 

lấy đề xướng nhân quả, báo ứng, sanh tử, luân hồi làm nhiệm vụ cấp bách. 

Biết nhân quả, luân hồi, tin nhân quả, luân hồi, dẫu là kẻ tầm thường cũng 

có thể thành ý chánh tâm. Chẳng tin nhân quả, luân hồi, dẫu là kẻ thiên tư 

thượng đẳng như Trình - Châu vẫn chẳng thể hoàn toàn thành ý chánh tâm! 

Vì  sao  nói  thế?  Bọn  họ  nhờ  Phật  học  để  làm  sáng  tỏ  tâm  pháp  của  thánh 

nhân,  nhưng  lại  ngược  ngạo  báng  Phật;  tâm  ý  ấy  còn  có  thể  là  chánh,  là 

thành được nữa chăng? Hay là tà, là ngụy vậy? Bọn họ muốn khác biệt với 

Phật  nên  đều  mạt  sát  những  sự  lý  nhân  quả  báo  ứng  của  thánh  nhân,  biến 

thuyết “cách vật trí tri” của thánh nhân thành chuyện phù phiếm, không thiết 

thực! Chẳng phải họ hoàn toàn không biết “đoạn trừ vật phiền não sẽ đạt đến 

chân tri sẵn có”, chỉ vì chẳng muốn mang hơi hướng giống với nhà Phật nên 

lập ra thuyết ấy, nghịch kinh trái thánh cũng lớn lắm! Tâm ấy, ý ấy đều là 

vì  muốn  cho  thiên  hạ  hậu  thế  suy  tôn  chính  mình,  vọng  tưởng  được  gọi  là 

“người trực tiếp kế thừa mối đạo”. Nếu chưa thấy được mối họa của gió Âu, 

ai dám nói những thuyết của bọn họ có những tội khiên như thế? 

Quang muốn các ông ai nấy đều đề xướng “nhân quả, báo ứng, sanh tử, 

luân hồi” nhằm làm căn cứ để vãn hồi thế đạo nhân tâm; do vậy bèn suy xét 

từ  cội  nguồn,  nói  ra  nguyên  do  của  nỗi  họa  hại  trong  thời  gần  đây.  Quang 

nói lời này chẳng phải phô phang ý kiến ức đoán của chính mình, xằng bậy 

bàn luận cổ nhân, mà quả thật là do tâm bình khí hòa chuẩn theo lý, chuẩn 

theo tình mà bàn luận. Sợ lỡ ra các ông chẳng biết dốc sức [nơi đâu] nên mới 

khích lệ, khơi gợi vậy! 

167. Thư trả lời cư sĩ La Trí Thanh (thư thứ năm) 

So với những người khác, thầy thuốc hoằng dương Tịnh nghiệp dễ dàng 

hơn. Nếu sẵn chí lợi người sẽ liền có thể tu hành ngay, đâu cần phải lánh đời 

ẩn dật dài lâu mới có thể tu hành được? Quang muốn ẩn dật lâu dài là vì tinh 

thần chẳng đủ nên mới bàn đến chuyện ấy, chứ không phải chỉ cầu lợi cho 

chính  mình,  chẳng  muốn  làm  lợi  cho  người  khác!  Vợ  và  con  gái  cùng  tu, 

quả  thật  là  khuôn  mẫu  tốt  đẹp  “học  đạo  tại  gia”  vậy!  Nếu  phong  thái  này 

[được  lưu  truyền]  trong  một  làng,  một  ấp,  ắt  sẽ  có  người  thuận  theo,  phụ 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 235 of 274

họa, nối tiếp nhau thực hiện. Trong cõi đời hiện thời, chớ nên manh nha ý 

tưởng xuất gia, vì tại gia thuận tiện hơn, xuất gia đâm ra lại bị vướng mắc, 

trở ngại, chẳng được tự tại! 

168. Thư trả lời cư sĩ Lý Úy Nông (thư thứ nhất) 

Nhận được thư, khôn ngăn thở dài sườn sượt. Học thuyết lầm người [dữ 

dội]  hơn  nước  lũ,  mãnh  thú!  Các  tiên  sinh  bên  Lý  Học  đọc  kinh  Phật  qua 

loa, lấy những nghĩa quan trọng [trong kinh Phật] để hoằng dương đạo Nho. 

Họ biết Phật pháp cao sâu, sợ tất cả những kẻ thông minh đời sau đều theo 

Phật pháp hết nên đặc biệt bịa chuyện vô căn cứ để ngăn trở, bảo: “Phật nói 

nhân quả, báo ứng, sanh tử, luân hồi chính là căn cứ để mê hoặc kẻ ngu. Nhà 

Nho chúng ta chỉ cần trọn nghĩa, trọn phận, thành ý, chánh tâm là được rồi! 

Nếu có làm gì để làm lành thì chính là tư dục, chính là cầu lợi, chính là ác, 

chẳng khác gì cái tâm lén lút trộm cắp của phường tiểu nhân”. Những lời lẽ 

ấy tợ hồ đúng nhưng [thật ra] là sai! Khổng Tử bảy mươi tuổi vẫn muốn trời 

cho  sống  thêm  mấy  năm  nữa,  muốn  học  Dịch  để  mong  tránh  khỏi  lỗi  lớn; 

bởi  lẽ  kinh  Dịch  dạy  rõ  đạo  “tăng  trưởng  tốt  lành,  tiêu  tan  xui  xẻo”,  khiến 

cho  con  người  hướng  lành  tránh  dữ,  hòng  biết  đường  cư  xử  trong  chỗ 

“không có điều tốt lành nào để hướng đến, không có điều xui xẻo nào trốn 

tránh  được”.  Ấy  gọi  là   “làm  sáng  tỏ  Minh  Đức  để  đạt  tới  chỗ  tận  thiện” . 

Đấy là chuyện thuộc về thân phận thánh nhân, dẫu là bậc đại hiền vẫn còn 

chưa làm được. Do vậy, Tăng Tử sắp mất mới nói:  “Dè dặt kinh sợ như vào 

 vực sâu, bước trên băng mỏng, từ nay trở đi, ta biết tránh khỏi!”  Chưa đến 

khi sắp mất, vẫn phải từ sáng đến tối gắng sức, chỉ sợ có điều chi thiếu sót! 

Những gì bọn Lý Học đã nói chính là đem bản lãnh sâu thẳm của thánh 

nhân  buộc  hết  thảy  mọi  người  đều  cùng  [thực  hiện]  như  thế,  nhưng  họ  lại 

hoàn toàn vứt bỏ, chê bai không dùng đến pháp khiến cho người ta gắng sức 

mong  mỏi  đạt  được  những  điều  ấy  ([pháp  vừa  nói  ấy]  chính  là  sự  lý  nhân 

quả, báo ứng, sanh tử, luân hồi). Vậy thì những lời lẽ ấy chỉ tạo lợi ích cho 

một  hai  người,  nhưng  gây  họa  hại  “dẫu  hết  sạch  trúc  cũng  không  ghi  chép 

được!” Do vậy, những người đọc sách đời sau trọn chẳng chú trọng học đạo 

của thánh hiền, chỉ học văn tự để giúp [tăng thêm] mưu mẹo, mánh lới. Từ 

đấy, những chuyện nghịch trời, hại lý, tổn người, lợi mình, giết dân, hại vật, 

trộm ngọc, cắp hương đều cốt sao đắc ý, cứ buông lung, chẳng kiêng nể chi! 

Xưa kia còn chưa đến mức quá đáng, gần đây do gió Âu dần dần thổi sang 

phương Đông, những chuyện phế kinh điển, phế luân thường, bỏ mặc lòng 

hiếu, không hổ thẹn, phạm thượng, làm loạn, họa nước, ương dân đều được 

những kẻ có thế lực lớn cực lực đề xướng. Xét đến gốc họa, quả thật do Lý 

Học đả phá bài xích nhân quả, báo ứng, sanh tử, luân hồi v.v... ngấm ngầm 

gây nên. Do một ngàn trăm năm qua con người chẳng chú trọng chuyện này 

(tức nhân quả v.v…), dẫu có một số ít biết cũng chỉ khăng khắng [vâng giữ] 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 236 of 274

trong tâm, trọn chẳng dám công khai đề xướng chuyện này. Vì thế, đến khi 

gió Âu vừa thổi qua, liền như gió đùa cỏ rạp. Nếu như mọi người đều cùng 

hết  sức  sốt  sắng  nơi  những  chuyện  nhân  quả,  báo  ứng,  sanh  tử,  luân  hồi 

v.v… tuy gió Âu dữ dội vẫn giống như thổi vào người sắt, trọn chẳng thể lọt 

vào được! 

Tiết  Tĩnh  Lan  cũng  là  người  thông  minh,  có  túc  căn,  đã  vướng  vào 

nghiệp duyên trộm ngọc v.v… mà còn đắc ý, cho là thú phong lưu tao nhã; 

vừa nghe những lời nhân quả, báo ứng v.v… liền ôm lòng hối hận, tiếc nuối 

khôn cùng! Do vậy, biết rằng những tội lỗi ấy phân nửa do chính mình, phân 

nửa là do bọn Lý Học đả phá pháp “dè dặt, kinh sợ, tự phản tỉnh, suy xét” 

gây ra. May là ông ta vẫn còn biết tốt - xấu, sanh lòng hổ thẹn lớn lao, kiền 

thành trì niệm Phật hiệu, hồi hướng cho những người đã từng bị ông ta làm 

ô  nhục,  hòng  tiêu  trừ  ác  nghiệp,  tăng  trưởng  thiện  căn:  Người  còn  sống  sẽ 

nghiêm  ngặt  giữ  đức  hạnh  làm  vợ,  người  đã  mất  sẽ  siêu  sanh  Tịnh  Độ  thì 

dâm nghiệp của mình lẫn người đều tiêu diệt, vun trồng Tịnh nghiệp sâu xa 

cho mình lẫn người. 

Sáng sớm hôm nay, khi [ông Tiết] lên công khóa, ngồi niệm Phật, phảng 

phất thấy một người con gái lõa thể đứng trước mặt, tuổi chỉ mười ba, mười 

bốn, một lúc lâu sau mới biến mất, tâm trộm ngờ vực. Tảng sáng, cơm sáng 

được đưa đến cửa quan phòng [của Quang] có phong thư kèm theo, liền xé 

ra đọc, mới rõ nguyên do. Tôi nghĩ chắc là [cô gái ấy] vì chuyện đó mà chết, 

đặc biệt đến cầu [ông Tiết] siêu độ. Do vậy, chẳng ngại dài dòng nói tới tận 

gốc. Ông ta đã phát tâm quy y, nay đặt pháp danh cho ông ta là Đức Hinh. 

Đức (德) là Minh Đức, tức cội nguồn tâm địa. Hinh (馨) chính là nén giận, 

ngăn dục, đánh đổ ham muốn xằng bậy để khôi phục lễ nghĩa, ngõ hầu chân 

tâm sẵn có chẳng bị nhơ bẩn bởi những vọng niệm tham - sân - si v.v… xấu 

ác,  thường  được  công  đức  Giới  -  Định  -  Huệ  trừ  khử  cho  sạch  hết  những 

vọng niệm. Công phu “làm sáng tỏ” đã đạt thì Minh Đức bèn phô bày trọn 

vẹn lớn lao, rạng ngời. Vẫn cần phải nỗ lực tu trì, đừng nên thoạt đầu siêng 

năng,  cuối  cùng  lại  lười  nhác,  thì  sẽ  do  nhân  duyên  ác  này  mà  phẫn  phát 

đại chí, tự lợi, lợi người, sẽ thấy sống thì dự vào bậc hiền thánh, mất lên cõi 

nước Như Lai. Thành Phật hay đọa địa ngục đều do một niệm này! 

Chuyện đạo viện sợ các ông chưa biết rõ nguyên do; bọn họ dạy người 

khác  làm  chuyện  tốt  và  tụng  kinh,  niệm  Phật  thì  cũng  được.  Còn  như  bảo 

Tam Giáo một nhà  (Tam giáo một nhà, há lẽ nào không có tôn - ty, già - trẻ!) và đạo 

được bọn họ rốt ráo coi trọng đều là luyện đan, vận khí! Thật ra, họ mượn 

những  chuyện  tụng  kinh  niệm  Phật  để  chiêu  dụ  lòng  người.  Pháp  được  họ 

chú trọng chính là đạo luyện đan vận khí. Đạo ấy lại hết sức bí mật, dẫu cha -

con,  vợ  -  chồng  đều  chẳng  được  nói  ra.  Lại  còn  nói:   “Lục  Tổ  truyền  pháp 

 lộn xộn, đem pháp truyền cho người tại gia. Vì thế, hòa thượng đều không 

 có chân pháp. Chân pháp đã về tay bọn ta”. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 237 of 274

Danh  mục  ngoại  đạo  trong  thế  gian  tuy  có  trăm  ngàn  vạn  thứ,  nhưng 

xét  đến  “chân  đạo”  được  bọn  họ  coi  trọng  đều  là  đạo  luyện  đan  vận  khí! 

Luyện đan, vận khí cũng có chỗ tốt, nhưng cũng có chỗ xấu. Vận khí đúng 

cách thì thân thể nhẹ nhàng, mạnh mẽ, tăng thêm tuổi thọ; nói đến chuyện 

thành tiên thì may ra còn có thể, chứ nói liễu sanh tử thành Phật thì đúng là 

nói càn! Vận khí không đúng cách sẽ sanh ra ghẻ chốc, mụn nhọt, mù mắt, 

điếc tai, cũng thường thấy xảy ra. Hơn nữa, đạo luyện đan vận khí bất quá 

là nâng cao Thận thủy, giáng Tâm hỏa, nhưng bọn họ đặc biệt dùng những 

lời lẽ thần bí như là  “Khảm - Ly giao cấu, anh nhi - xá nữ giao cấu”243.  Do 

có  những  danh  từ  ấy,  người  chánh  đáng  cũng  mượn  những  thứ  đó  để  biểu 

thị pháp ấy, kẻ cuồng vọng khó khỏi vẽ rắn thêm chân. Khi truyền đạo bèn 

đóng chặt mật thất, phía ngoài cắt người tuần tra, một thầy một trò ngầm bảo 

ban  nhau.  Nếu  như  tâm  [thầy]  ôm  tà  niệm  thì  khi  truyền  đạo  cho  nữ  nhân, 

bèn  giảng   “Khảm  -  Ly  giao  cấu,  anh  nhi  -  xá  nữ  giao  cấu”   chính  là  thực 

hành giao cấu! Thoạt đầu, [nữ nhân học đạo] chưa chắc đã là dâm nữ, nhưng 

do bọn chúng bày vẽ đủ cách để gợi dục, lại thêm tưởng lầm hành dâm với 

thầy là được truyền đạo! Đáng thương biết bao nữ nhân vô tri mắc phải nỗi 

ô nhục ấy, mà vẫn tưởng là [được truyền] đạo! Đúng là tội ác lớn đến cùng 

cực! 

Năm  Dân  Quốc  11  (1922),  kế  mẫu  của  Hộ  Quân  Sứ244  Hà  Phong  Lâm 

ở Thượng Hải tới núi xin quy y, Quang dạy quy y với bậc cao nhân, bà ta 

không chịu. Quang nói bà ta lập một nữ đạo viện, bên ngoài tuy mang danh 

là Tam Giáo một nhà, nhưng thật ra là chú trọng thiêu luyện245. Đã thế còn 

cầu  cơ,  [những  điều  ấy]  đều  chẳng  hợp  với  tông  chỉ  Phật  pháp.  Bà  ta  nói: 

“Chẳng dùng đến công phu ấy mà cũng chẳng cầu cơ. Trước khi ra đi, con 

đã nói với người ta là lên núi xin quy y. Nếu [quy y] chẳng được, sẽ bị người 

ta  chê  cười.  Phàm  những  gì  thầy  nói,  con  đều  xin  hành  theo!”  Tôi  bèn  đặt 

pháp  danh  cho  bà  ta.  Trong  thế  gian,  chỗ  nào  mà  chẳng  có  người  tốt,  chỗ 

nào mà chẳng có kẻ xấu! Bất quá, những kẻ lập pháp thuở đầu ấy đã sớm lập 

được một pháp có thể làm chuyện tồi tệ dễ dàng, đến nỗi những kẻ xấu dựa 

243 Đối với bọn Đạo Sĩ theo phái Nội Đan, Xá Nữ là thuật ngữ chỉ Tâm Hỏa, Anh Nhi là Thận 

Thủy; còn đối với bọn theo trường phái Ngoại Đan (luyện kim đan để uống cho mau thành Tiên) 

thì Xá Nữ là Châu Sa, còn Anh Nhi là Thủy Ngân. Họ nói một cách huyền bí   “Anh Nhi Xá Nữ 

 giao cấu”  chứ thật ra chỉ là phản ứng hóa học giữa châu sa và thủy ngân (theo Ngoại Đan); hoặc 

vận khí để Tâm Hỏa được điều tiết bởi Thận Thủy, không để hỏa vượng bốc lên khi họ luyện khí 

công. Quẻ Khảm thuộc Thủy, quẻ Ly thuộc Hỏa (theo Dịch Học) nên bọn chúng cũng vận dụng 

những danh từ này để nói cho có vẻ thật huyền bí, cao siêu! 

244 Hộ Quân Sứ là chức vụ chỉ huy quân sự cao cấp nhất của một khu vực do chánh quyền quân 

phiệt Bắc Dương đặt ra dưới thời Đoàn Kỳ Thụy chiếm lãnh Bắc Kinh, cai quản miền Bắc Trung 

Hoa. Hà Phong Lâm là Hộ Quân Sứ Thượng Hải thời ấy. 

245 Tức là luyện ngoại đan lẫn nội đan. Ngoại đan là nấu những dược liệu với kim loại quý để làm 

kim đan ngõ hầu uống vào mau được thành tiên. Do phải đun nấu nên gọi là “thiêu”, còn vận khí, 

tĩnh tọa để vận hành những vòng khí Châu Thiên trong cơ thể cũng gọi là “luyện đan”, nhưng là 

“luyện nội đan”. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 238 of 274

vào đấy để tạo nghiệp, đáng đau, đáng thương quá! 

Chuyện cầu cơ đều do linh quỷ nương theo tri thức của người phò cơ để 

nói, mà phần nhiều cũng do chính người hầu cơ tự đẩy cơ để viết ra [những 

bài cơ bút]. Không phải là hoàn toàn không có chân tiên, nhưng trong trăm 

ngàn  lần  mới  ngẫu  nhiên  có  một  lần  [chân  tiên]  giáng  đàn;  còn  như  nói  là 

Phật, Bồ Tát [giáng đàn] thì toàn là giả mạo! Nhưng kẻ cầu cơ phần nhiều 

khuyên người làm lành, dẫu chẳng chân thật, nhưng do họ đã khoác cái danh 

làm  lành  nên  so  với  những  kẻ  công  khai  làm  ác  còn  tốt  hơn  một  chút!  Lại 

còn có thể chứng minh có những chuyện quỷ thần, họa - phước v.v… khiến 

cho  người  ta  kiêng  sợ.  Vì  vậy,  chúng  ta  cũng  chẳng  tiện  cố  ý  công  kích, 

hiềm rằng họ nói ra những điều chẳng cần biết là có hợp với Phật pháp hay 

không  (Người hơi biết Phật pháp cầu cơ thì cơ bút liền nói những điều thiển cận gần 

 giống  với  Phật  pháp,  kẻ  chẳng  biết  Phật  pháp  cầu  cơ  thì  cơ  bút  toàn  là  nói  nhăng  nói 

 càn).  Rốt cuộc phần nhiều “tưởng mắt cá là minh châu”, hoại loạn Phật pháp, 

gây hại thật lớn   (Người thật sự biết Phật pháp quyết chẳng phụ họa chuyện cầu cơ. 

 Phật chế ra Tam Quy tức là đã răn nhắc phân minh tường tận, huống hồ những nghĩa lý 

 sâu xa hơn ư?) 

Vì thế, phàm là đệ tử Phật chân thật chớ nên tùy tiện tán đồng. Những 

điều vừa nói trên đây là để nói với hai người bọn ông, chớ nói ra công khai, 

sợ kẻ vô tri cho là tôi bịa chuyện để hủy báng người khác thì chẳng những 

vô  ích  mà  còn  có  hại!  Phật  pháp  không  bí  truyền,  Phật  dạy  con  người  vạn 

hạnh đều tu, chẳng bỏ sót một mảy thiện nào, nhưng lại răn cấm luyện đan 

vận khí vì tông chỉ của nó trái nghịch Phật pháp. Phật dạy người ta trước hết 

phải thấy thấu suốt cái thân này, bọn họ lại dạy con người giữ gìn thân này, 

coi  thân  là  thật  có!  Bọn  họ  vẫn  cứ  rêu  rao  đã  thật  sự  lãnh  hội  được  chánh 

pháp nhà Phật; do vậy biết bọn họ đều là lầm lạc, cuồng vọng! 

169. Thư trả lời cư sĩ Lý Úy Nông (thư thứ hai) 

Thư  của  Trí  Thượng  chắc  đã  giao  tới  nơi  rồi!  Lệnh  tổ  mẫu246  túc  nhân 

sâu  dầy,  nên  vừa  được  khuyên  liền  hành  ngay.  Xét  đến  cảnh  tượng  lúc  cụ 

lâm  chung,  thật  đáng  an  ủi  cho  bọn  ông.  Nếu  lời  lẽ  “đảnh  đầu  lạnh  đi  sau 

cùng” chẳng phải là bịa đặt, chắc chắn cụ được vãng sanh. Nhưng phận làm 

con cháu, hãy nên thường mang lòng dẫn dắt cho thần thức [người đã khuất] 

được  an  vui.  Đừng  nói  “cha  mẹ  đã  vãng  sanh,  bọn  ta  cần  gì  phải  cầu  siêu 

nữa!” Nên biết rằng hễ cha mẹ đã khuất rồi, các quyến thuộc đều phải nên 

chí  thành  niệm  Phật  để  cầu  [cha  mẹ]  chưa  vãng  sanh  liền  được  vãng  sanh, 

đã vãng sanh sẽ tăng cao phẩm vị. Điều này chẳng những hữu ích cho cha 

mẹ, mà quả thật còn hữu ích cho chính mình. Do chuyện [báo hiếu cho] cha 

mẹ ấy mà làm cho các quyến thuộc gieo đại thiện căn xuất thế, so với những 

kẻ chỉ biết tu trì cho chính mình thì công đức càng thù thắng hơn, bởi lẽ tâm 

246 Tiếng gọi tỏ vẻ tôn trọng bà nội của người khác. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 239 of 274

hiếu thuận cha mẹ phù hợp với chánh nhân Tịnh nghiệp do đức Phật đã lập. 

Mong ông hãy nói rõ với mẹ, cô, vợ, con, anh em trai, chị em gái của ông ý 

nghĩa này thì cái chết của bà nội ông chính là hiện thân tiếp dẫn các quyến 

thuộc của ông vậy! 

Người  đời  nay  phần  nhiều  chuộng  hư  danh,  chẳng  trọng  thật  hành, 

thường cáo phó, bày vẽ cho hết sức đẹp đẽ, mong được người khác nhìn vào 

[xuýt xoa khen ngợi] coi đó là vinh dự, chứ chẳng chịu sốt sắng niệm Phật 

để  cho  cha  mẹ  thật  sự  được  hưởng  lợi  ích  “liễu  sanh  thoát  tử,  siêu  phàm 

nhập  thánh”  chân  thật  và  quyến  thuộc  trong  hiện  tại  ai  nấy  cũng  đều  gieo 

nhân vãng sanh khi lâm chung. Há chẳng phải là ham danh ghét thật đó ư? 

Xin ông hãy sửa đổi uốn nắn thói tệ trong đời gần đây thì may mắn lắm thay! 

170. Thư trả lời cư sĩ Lý Úy Nông (thư thứ ba) 

Mạo  Thiện  Phủ  đã  có  nhân  duyên  ấy,  hãy  nên  khuyên  ông  ta  sốt  sắng 

niệm  Phật  cầu  sanh  Tây  Phương,  để  mong  được  vĩnh  viễn  lìa  khỏi  các  nỗi 

khổ, chỉ hưởng các sự vui. Nếu vẫn chẳng chịu phát tâm niệm Phật cầu sanh 

Tây Phương thì sẽ hèn kém hơn mọi người, Phật cũng chẳng thể cứu được! 

Dẫu đời này chẳng bị đọa vào địa ngục ngay, nhưng một hai ba bốn đời sau 

bị  đọa  địa  ngục  vẫn  là  chuyện  quyết  định  chẳng  thể  trốn  tránh  được.  Con 

người chỉ vì chưa thấy nỗi khổ này, lại chẳng tin lời Phật và những điều sách 

vở đã ghi chép xưa nay nên không thuận theo lời chỉ dẫn. Ông ta may mắn 

đích  thân  được  thấy,  thật  sự  biết  “quả  thật  có  chuyện  ấy!”  Nếu  không  có 

pháp để thoát khổ thì chẳng biết làm sao, nhưng nay đã có pháp Tịnh Độ mà 

vẫn chẳng chịu tu thì là cô phụ ân đức Phật - trời quá lắm! 

171. Thư trả lời cư sĩ Lý Úy Nông (thư thứ tư) 

Mạo Thiện Phủ bảy mươi mốt tuổi phát tâm quy y, cũng có thể nói là đã 

có thiện căn từ đời trước. Nếu đời trước ít vun bồi, thọ chưa đầy bảy mươi 

mốt tuổi đã qua đời, há chẳng trở thành sống uổng chết phí ư? Cả một đời 

sống uổng chết phí mà vẫn không có cơ duyên gặp gỡ pháp môn Tịnh Độ thì 

sẽ  đời  đời  sống  uổng  chết  phí!  Nghĩ  tới  điều  này,  khôn  ngăn  mừng  cho 

Thiện Phủ và sợ cho hết thảy mọi người! Mong hãy chuyển giao tất cả khai 


thị cho ông ta. Lại hãy nên tận lực khuyên [ông ta] sốt sắng niệm Phật để có 

thể vượt ngang ra khỏi thế giới Sa Bà, siêu sang thế giới Cực Lạc! 

172. Thư trả lời cư sĩ Lý Úy Nông (thư thứ năm) 

Gần  đây  do  giảo  chánh,  đối  chiếu  sách  Lịch  Sử  Cảm  Ứng  Thống  Kỷ 

hoàn toàn chẳng được rảnh rỗi; vì thế, dứt tuyệt hết thảy những chuyện giao 

tiếp với người khác. Hiện thời, bản in [sách Thống Kỷ] chữ to theo khổ chữ 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 240 of 274

Tam Hiệu Tự đã được sắp chữ xong. Loại này sẽ được in trước hai vạn bộ, 

mỗi bộ gồm bốn cuốn, ba trăm năm mươi mấy trang. Lại cần phải sắp chữ 

cho  ấn  bản  theo  khổ  chữ  Tứ  Hiệu  Tự  in  bằng  giấy  báo  để  thanh  niên  học 

sinh cùng mua đọc được. Sách này trừ phi không đọc, chứ hễ ai đọc đến đều 

được lợi ích. Minh Châm có thể ăn chay niệm Phật, hãy nên dạy cô ta trọn 

hết chức phận người mẹ; chức phận người mẹ là như thế nào? Chính là khéo 

dạy  dỗ  con  cái,  đừng  để  cho  con  quen  thói  kiêu  căng.  Những  đứa  con  cái 

không ra gì trong cõi đời đều là do mẹ chúng chẳng trọn hết chức phận làm 

mẹ mà ra! Nếu mẹ hiền thì: 

1) Một là con được thừa hưởng tánh khí ấy; 

2) Hai là con sẽ nhìn theo cách cư xử của mẹ. 

Đấy chính là dùng thân để lập giáo vậy. Kế đó, dạy cho con biết đạo làm 

người  như  hiếu  -  đễ  -  trung  -  tín  -  lễ  -  nghĩa  -  liêm  -  sỉ.  Lại  cần  phải  thiết 

thực dạy con nhân quả, báo ứng. [Con] đến tuổi đi học, trước hết đem Cảm 

Ứng Thiên, Âm Chất Văn dạy con đọc thuộc; suốt cả đời mỗi ngày phải đọc 

dăm ba lượt. Lại giảng cho nó những nghĩa chánh yếu thì sẽ như vàng lỏng 

đổ vào cái khuôn đẹp đẽ, quyết không thể chẳng trở thành món đồ đẹp đẽ! 

Sự dạy dỗ của mẹ chính là căn bản để bình trị, nhưng người đời đều chẳng 

chú ý. Cho nên mới có hiện tượng chiến tranh ngày nay, đến nỗi vận nước 

nguy ngập, dân không lẽ sống. Quang chẳng cần phải thuyết pháp cho đứa 

bé, [chỉ cần] nói với vợ chồng ông cách dạy dỗ trẻ nhỏ thì trẻ nhỏ sẽ tự có 

thể bắt chước theo khuôn phép, ắt sẽ trở thành chánh khí. 

Minh Châm pháp danh là Trí Phạm, nghĩa là dùng thân nêu gương mẫu 

cho con cái và làm khuôn mẫu cho nữ giới. Nếu khuôn chẳng ra khuôn, mẫu 

chẳng ra mẫu sẽ có hại chẳng thể nào kể xiết! Nếu có thể đoái tưởng ý nghĩa 

của  cái  tên  Minh  Châm  và  Trí  Phạm  thì  may  mắn  chi  hơn?  Thọ  Đức  pháp 

danh  là  Tông  Đức,  Thọ  Nghĩa  pháp  danh  là  Tông  Nghĩa.  Tông  là  chủ.  Đã 

gieo trồng (thọ) lại còn chú trọng, giống như trồng cây đã vun quén rồi lại 

còn  phải  vun  đắp  sâu  chắc,  chẳng  bị  lay  động  thì  căn  cơ  vững  vàng,  sẽ  tự 

được thân cội ngay ngắn, cành lá xum xuê, quả hạt sai trĩu. Đợi đến khi sách 

Thống Kỷ được in ra sẽ gởi cho ông mấy gói, hoặc gởi sang chỗ ông Thôi 

Tông Tịnh, xin hãy chia ra đọc. Lại đem những gì tôi đã nói với Minh Châm 

để bảo cùng hết thảy nữ giới thì cũng là một đại sự nhân duyên để cứu nước 

cứu dân mà chẳng tỏ lộ dấu vết vậy! 

173. Thư trả lời cư sĩ Lý Úy Nông (thư thứ sáu)

Chuyện trong gia đình chỉ có thể dùng tình cha - mẹ, anh - em mà phân 

giải, chớ nên lý luận “ta đúng, người khác sai!” Anh em bất hòa quá nửa là 

do  cha  mẹ  yêu  thương  thiên  vị  gây  nên.  Do  được  yêu  thương  thiên  vị  nên 

chuyện  gì  cũng  đều  chiếm  tiện  nghi.  Nếu  người  anh  em  bị  thiệt  thòi  chịu 

nghĩ lùi một bước: “Ví như ta trót sanh trong nhà nghèo, cơm áo, chỗ ở đều 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 241 of 274

không có, còn tranh giành với ai nữa ư? Hơn nữa, tiền bạc do cha mẹ lưu lại, 

để cho con cái của cha mẹ được hưởng, so với chuyện bị quân binh, thổ phỉ 

cướp  mất  sẽ  tốt  hơn  nhiều  lắm!  Nếu  quân  binh,  thổ  phỉ  đến  cướp,  có  cách 

nào để ngăn chặn được hay chăng?” 

Lệnh tổ phụ247 tuy đã đi học, nhưng vẫn hoàn toàn chưa được nghe đến 

với chuyện “tận tụy thực hiện đạo của thánh hiền”. Cụ vẫn coi [chuyện thua 

sút anh em] là điều nhục nhã, muốn báo thù nhưng chưa được, trông mong 

ông  sẽ  báo  thù  thay  cho  cụ.  Nếu  chỉ  hơi  nghĩ  lại  chuyện  hiếu  hữu  với  anh 

em thì sẽ thấy mười mấy năm kiện tụng đáng nhục, chứ chẳng thấy em mình 

được hưởng nhiều [của cải] hơn là điều đáng hổ thẹn! Đối với lý này, ông 

cũng chưa hiểu rõ. Nếu vẫn tiếc nuối vì chí hướng báo thù [của chính mình] 

còn  bạc  nhược  thì  cũng  đáng  than  thở  lắm  đấy!  Cần  phải  biết  rằng:  Cha  - 

con, anh - em ông bất hòa quả thật là vì ông nội ông chẳng biết hòa thuận 

với  anh  em  mà  cảm  thành  quả  báo  ấy!  Ông  đã  sùng  phụng  Phật  pháp,  hãy 

nên  nhìn  từ  luân  lý  căn  bản,  hãy  niệm  Phật  cho  ba  vị  anh  em  của  ông  nội 

ông để tiêu trừ cái nghiệp anh em kình chống nhau của họ, để họ cùng được 

dự  vào  Liên  Trì  Hải  Hội,  cùng  chứng  Vô  Sanh  Pháp  Nhẫn.  Đấy  thật  sự  là 

ông đã báo đáp tổ phụ lớn nhất. Còn đối với cha ông, chỉ nên sám hối cho 

cụ,  mong  cụ  tiêu  trừ  nghiệp  chướng,  tăng  trưởng  thiện  căn,  sẽ  có  sự  xoay 

chuyển ngấm ngầm. Dẫu không xoay chuyển được thì cũng đã tận hết lòng 

ta rồi! 

Đạo yêu thương con chẳng phải là ở chỗ nuông chiều con cháu. Nuông 

chiều đâu phải là yêu thương [con cháu], mà là làm hại chúng đấy! Tuy do 

mẹ  ông  nuông  chiều  Như  Phương,  nhưng  cũng  là  vì  ông  trọn  chẳng  giảng 

giải [cho Như Phương hiểu] điều gì nên làm, điều gì không nên làm. Vì thế, 

cô  ta  một  mực  cậy  thế  ương  ngạnh,  hung  tợn,  chẳng  chịu  bị  bó  buộc.  Mai 

sau đi lấy chồng, làm sao trọn hết đạo làm vợ cho được? Ông đã muốn cho 

cô ta gieo thiện căn hòng tiêu thói ác, nay tôi đặt pháp danh cho cô ta là Huệ 

Hiền.  Huệ  Hiền  tức  là  như  trong  cõi  tục  khen  ngợi  “nữ  nhân  hiền  hậu,  có 

trí huệ” vậy. Hiền thì hiếu hữu, cung kính, tận tụy. Huệ thì siêng năng, tiết 

kiệm248, mềm mỏng, hòa thuận. Có đủ những đức ấy, người sẽ kính, thần sẽ 

che chở. Lúc sống có thanh danh, khi mất sẽ sanh trong đường lành, cũng rất 

phù hợp với ý nghĩa cái tên Như Phương của cô ta. Lại còn làm cho con trai, 

con  gái,  con  dâu  v.v…  sau  này  nối  tiếp  khuôn  mẫu  tốt  đẹp,  trở  thành  bậc 

mẫu nghi chốn khuê các, khiến cho dấu thơm ấy được truyền mãi tới đời hậu 

duệ. 

Cô ta tuy ương ngạnh, hung tợn, nhưng nói chung vẫn muốn được người 

ta khen ngợi. Đã có cái tâm muốn được người khác khen ngợi thì chẳng ngại 

247 Tiếng gọi tỏ vẻ tôn trọng ông nội của người khác. 

248 Nguyên văn ghi là “khuyến kiệm” (勸儉) nhưng theo mạch văn, Tổ đang nói về những đức 

tánh thường có của một nữ nhân hiền thục, chắc chắn chữ Khuyến (勸: khuyên nhủ) ở đây là chữ 

Cần (勤: siêng năng) bị in sai. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 242 of 274

gì nhằm lúc cô ta [cư xử] không đúng pháp sẽ chỉ điểm vạch trần đôi chút. 

Nếu  cô  ta  có  túc  căn,  chắc  sẽ  có  dịp  chuyển  biến.  Lại  còn  phải  cầu  khẩn 

Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát,  như  [phẩm  Phổ  Môn]  đã  dạy:   “Nếu  có  chúng  sanh 

 nhiều tham - sân - si, thường niệm cung kính Quán Thế Âm Bồ Tát liền lìa 

 được tham - sân - si”.  Lại nữa, hễ có ai mắc bệnh nặng đều nên khuyên họ 

niệm Phật, kiêng giết, ăn chay. Điều này có quan hệ rất lớn với y đạo, nếu 

chịu làm lợi cho người khác thì so ra [chính mình] càng dễ được lợi ích hơn 

người khác. 

174. Thư trả lời cư sĩ Lý Úy Nông (thư thứ bảy)

Đọc thư biết Trí Phạm sanh con trong tháng Năm, bị bệnh nặng; về sau 

do niệm thánh hiệu Quán Âm mà được lành. Lại còn sanh nở dễ dàng, đứa 

con  tướng  mạo  đoan  chánh.  Thật  có  thể  nói  Bồ  Tát  là  “bậc  cha  mẹ  đại  từ 

bi”. Một người Hồi Hồi ở Hồ Nam  (người theo đạo Hồi Hồi quy y chỉ có một gia 

 đình này mà thôi) tên là Mã Thuấn Khanh và vợ cùng con cái năm sáu người 

đã quy y trước đây. Giữa Thu năm ngoái gởi thư đến, nói bà vợ sanh hai đứa 

con đầu còn khỏe, chứ về sau mỗi lần sanh con đều bị băng huyết đáng sợ 

lắm. Nay không lâu nữa sẽ sanh, hỏi có biện pháp nào không? Quang dạy vợ 

chồng họ cùng niệm thánh hiệu Quán Âm. Thư gởi đến, ngày hôm sau bà ta 

liền sanh, trọn chẳng bị những chuyện khó sanh, băng huyết! Về sau, [ông ta]

gởi thư đến cảm tạ, nói rõ nguyên do. 

Cần  biết  rằng:  Muốn  cho  con  cái  hiền  thiện,  nếu  không  tích  lũy  công 

đức, lợi người, lợi vật, sẽ chẳng thể được! Đừng nói “tôi không có tiền của, 

chẳng thể tích đức lợi người!” Cần biết rằng: Giữ tấm lòng tốt, nói lời lành, 

làm chuyện tốt, gặp cha nói từ, gặp con nói hiếu, gặp anh nói nhường, gặp 

em nói kính. Phàm gặp hết thảy mọi người đều khuyên họ trọn hết bổn phận 

của  chính  mình;  lại  còn  nói  với  họ  thiện  -  ác,  nhân  quả,  sanh  tử,  luân  hồi, 

khiến  cho  lòng  họ  kiêng  sợ,  nhất  định  sửa  lỗi  hướng  lành  hòng  trở  thành 

người lương thiện. Lại còn nói với họ về lợi ích của Phật pháp, khiến cho họ 

tín phụng tu trì. Phàm gặp ai bệnh nặng đều bảo họ niệm Phật và niệm Quán 

Âm. Phàm gặp phụ nữ, đều dạy họ niệm sẵn, để chẳng đến nỗi vì sanh nở 

mà phải chịu khổ hay mất mạng. Dạy hết thảy những người ấy đừng tạo sát 

nghiệp, giữ lòng từ thiện, lợi người lợi vật chính là lợi mình, hại người hại 

vật còn quá hơn hại mình. Những điều như thế há cần phải có tiền tài mới 

làm được ư? Nếu gia đình dư dả thì cũng nên đem tiền tài làm công đức. 

Thêm nữa, ông nên bảo Trí Phạm: Con cái hiền thiện quá nửa là do mẹ 

un  đúc,  nuôi  nấng,  dạy  dỗ.  Người  mẹ  vừa  nói  ấy  chính  là  khuôn  mẫu  cho 

con cái. Nếu chỉ biết nuông chiều [con cháu], mặc kệ cho nó quen thói, dẫu 

đứa có thiên tư tốt đẹp cũng đều học theo thói xấu, huống là những đứa vốn 

chẳng tốt ư? Đấy là trách nhiệm của nữ nhân, so với nam giới càng đặc biệt 

sâu nặng hơn! Ông may mắn có ba trai một gái, sẽ vì tổ tông rạng danh gia 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 243 of 274

đình do khéo dạy dỗ con cái, vì con cái tích lũy công đức để cầu Phật - trời 

che chở, nghĩ nhớ. Nay đặt pháp danh cho đứa con thứ ba của ông là Tông 

Đạo. Đạo (道) là cội nguồn của lẽ trời, tình người, là chuẩn mực của hết thảy 

mọi pháp. Nếu có thể lấy việc đề cao đạo làm điều chánh yếu thì nhỏ là nhất 

cử nhất động, lớn là “sáng tỏ Minh Đức, đạt đến chí thiện” đều có thể do đây 

mà đạt được! 

Con tuy còn bé nhưng đặt tên như vậy để mong cho nó lớn lên sẽ nhìn 

vào cái tên, nghĩ đến ý nghĩa, ắt sẽ mong Danh phù hợp với Thật mới thôi. 

Đời đã loạn đến cùng cực rồi! Chẳng dốc sức nơi giáo dục trong gia đình sẽ 

khác nào dựng lầu gác trên hư không, nhất định chẳng thể đạt được hiệu quả. 

Muốn cho con cái của chính mình tốt đẹp thì phải sốt sắng dạy dỗ con trai, 

con  gái  đang  độ  tuổi  thơ  ngây,  dạy  cho  chúng  nó  biết  có  “đạo  làm  người” 

của  thánh  nhân  và  “thiện  -  ác,  nhân  -  quả  quyết  định  chẳng  sai”,  mở  tung 

những  ngăn  chặn  [khiến  cho  đường  đời  của  chúng]  trở  thành  con  đường 

bằng  phẳng.  Mong  ông  hãy  đem  những  ý  này  nói  với  Trí  Phạm,  lại  cũng 

nên nói với hết thảy mọi người. Đấy gọi là  “nhất ngôn hưng bang”  (một lời 

khiến cho đất nước hưng thịnh) vậy! 

175. Thư trả lời cư sĩ Mạo Thiện Phủ 

Cổ  nhân  nói:   “Bất  vi  lương  tướng,  tất  vi  lương  y” (Chẳng  làm  lương 

tướng, ắt làm lương y) vì thầy thuốc cứu được người. Cần biết rằng: Phật là 

Đại  Y  Vương,  trị  được  các  bệnh  nơi  thân  tâm  con  người  và  bệnh  sanh  tử. 

Ông đã bảy mươi mốt tuổi, tiếc rằng thuở trước chẳng biết đến duyên do của 

Phật  pháp,  nay  may  mắn  biết  được,  cũng  chớ  nên  xót  xa  vì  được  nghe  trễ 

tràng.  Chỉ  nên  tích  cực  sanh  lòng  tin  phát  nguyện  niệm  Phật  cầu  sanh  Tây 

Phương, chớ nên cầu phước báo trời - người. Cần biết rằng: Đức Phật mở ra 

pháp môn Niệm Phật chỉ mong cho hết thảy chúng sanh có thể sanh về Tịnh 

Độ ngay trong đời này. Nếu con người thuận theo lời Phật để tu ắt sẽ có thể 

cậy vào Phật từ lực, vãng sanh Tây Phương; so ra còn dễ dàng hơn sanh vào 

những chỗ đại phú, đại quý. Vì sao vậy? Do tuân theo lời Phật dạy, Phật ắt 

rủ lòng Từ gia bị. 

Nay  đặt  pháp  danh  cho  ông  là  Chí  Tích,  nghĩa  là  tự  mình  đừng  làm 

các  điều  ác,  vâng  giữ  những  điều  lành,  nhất  tâm  niệm  Phật,  cầu  sanh  Tây 

Phương. Lại còn dùng những điều này để dạy quyến thuộc trong nhà và làng 

nước,  bầu  bạn  cùng  hết  thảy  những  ai  quen  biết,  để  họ  đều  biết  đến  pháp 

môn Niệm Phật do đức Phật đã nói khiến cho họ liền có thể hoàn toàn thoát 

khỏi trọn vẹn căn bệnh sanh tử lớn lao ngay trong đời này, như kinh Thi có 

câu:   “Hiếu  tử  bất  quỹ,  vĩnh  tích  nhĩ  loại”   (Hiếu  tử  chẳng  nghèo  khó,  vĩnh 

viễn ban cho ngươi). Ông có thể dùng pháp này để tự hành, dạy người, chính 

là hiếu tử của Di Đà Như Lai; do chính mình đã tu trì, người khác đều tin 

nhận, tức là đã ban phát tạo lợi ích rộng khắp cho muôn loài. Mong hãy nhìn 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 244 of 274

vào cái tên, nghĩ đến ý nghĩa, sẽ đích thân đạt được lợi ích thật sự. Những 

điều khác hãy đọc kỹ Gia Ngôn Lục, Văn Sao sẽ tự biết, cho nên không cần 

phải nói nhiều. Nếu không có [những sách ấy], xin hãy dựa theo giá để thỉnh 

từ Hoằng Hóa Xã chùa Báo Quốc. 

176. Thư trả lời cư sĩ Đông Hải 

Pháp  môn  Tịnh  Độ  dùng  tín  nguyện  sâu,  niệm  Phật  cầu  sanh  Tây 

Phương, chớ nên phát nguyện cho đời sau và đời đời kiếp kiếp. Có nguyện 

ấy sẽ chẳng thể quyết định vãng sanh được! Trong hết thảy pháp môn cũng 

có người liễu sanh tử ngay trong đời này, nhưng chẳng qua là một hai người 

trong ngàn vạn người! Do vậy, cần phải phát nguyện đời đời kiếp kiếp. Ông 

nói “tới tận đời vị lai đới nghiệp vãng sanh”, lời lẽ ấy rất sai tông chỉ Tịnh 

Độ. Ngay trong đời này liền cầu Phật [rủ lòng] Từ tiếp dẫn đới nghiệp vãng 

sanh;  sao  lại  nói  “tới  tận  đời  vị  lai?”  Hành  đạo  Bồ  Tát  thì  nên  lấy  “tới  tận 

đời  vị  lai”  làm  hạn,  chứ  nay  tu  Tịnh  Độ  sao  lại  lấy  tận  đời  vị  lai  để  vãng 

sanh? 

Ông tuy đọc Văn Sao, vẫn chưa biết nguyên do của pháp môn Tịnh Độ. 

Nay tôi gởi cho một cuốn Tịnh Độ Ngũ Kinh, một bộ Văn Sao, một bộ Tịnh 

Độ Thập Yếu, một bộ Tịnh Độ Thánh Hiền Lục, một cuốn Sức Chung Tân 

Lương. Đọc những sách này, những điều ẩn tàng trong pháp môn Tịnh Độ 

sẽ đều được nêu rõ hết ra. Nay đặt pháp danh cho ông là Khế Hải, nghĩa là 

dùng nhân tâm (cái tâm trong lúc tu nhân) niệm Phật của chính mình để trên 

là  khế  hợp  với  biển  giác  do  Như  Lai  đã  chứng.  Lại  còn  phải  giữ  vẹn  luân 

thường, trọn hết bổn phận, dứt lòng tà, giữ lòng thành, đừng làm các điều ác, 

vâng giữ các điều lành. Hãy nên khuyên cha mẹ, anh em trai, chị em gái, vợ 

con và xóm giềng, làng nước, thân thích, bằng hữu cùng tu pháp này, cùng 

cầu vãng sanh. 

Đối với Tam Quy Ngũ Giới, hãy đọc những điều đã nói trong Văn Sao 

để tự thệ thọ giới trước Phật, nhưng mỗi mỗi đều cần phải chân thật thì mới 

được. Đời có những kẻ hiếu danh, chuyện gì cũng muốn giả mạo cái danh, 

chuyện  gì  cũng  chẳng  tu  thật  hạnh,  chẳng  biết  Danh  là  khách  của  Thật, 

Thật đã đầy đủ thì tự nhiên có Danh, cần gì phải cố ý chèo kéo, mong cầu? 

Chèo kéo, mong cầu cái danh một thời chắc sẽ sướng tai khoái mắt người ta, 

nhưng về sau ắt sẽ bị người người thóa mạ. Chuyện gì cũng lấy lòng Thành 

để  làm,  chắc  chắn  sẽ  có  kết  quả  tốt.  Kẻ  dùng  thói  hư  giả  để  làm,  chỉ  là  tự 

mình dối mình đó thôi! Người thế gian còn chẳng nên lừa dối, huống là [lừa 

dối] Phật, Bồ Tát ư? 

Pháp môn Tịnh Độ chẳng thể dùng đạo lý của kinh Kim Cang và đạo lý 

của Thiền Tông để bàn luận; nếu luận định mỗi pháp riêng biệt thì hữu ích, 

chứ nếu luận định lẫn lộn sẽ bị tổn hại. Chắc là vì ông đã từng xem bản chú 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 245 of 274

giải [kinh Kim Cang của] năm mươi ba vị thiện tri thức249 nên mới có kiến 

giải ấy, cho nên tôi phải nói toạc ra. Pháp môn Tịnh Độ không gì lớn lao ở 

ngoài  được!  Đẳng  Giác  Bồ  Tát  muốn  thành  Phật  Quả  vẫn  phải  dùng  mười 

đại  nguyện  vương  để  hồi  hướng  vãng  sanh  Tây  Phương,  huống  là  hết  thảy 

Bồ Tát và những người học đạo kém cỏi hơn ư? Quang già rồi, mùa Đông 

năm ngoái ban đêm giảo chánh sách dưới ánh đèn điện, mắt bị tổn thương, 

liền cự tuyệt hết thảy. Phàm ai gởi thư đến đều nói “từ nay đừng gởi thư đến 

nữa, gởi đến quyết không trả lời vì mục lực chẳng thể thù tiếp được!” Những 

điều cốt yếu của Tịnh Độ thì do Ngũ Kinh, Thập Yếu, Thánh Hiền Lục mà 

sẽ có thể biết đầy đủ. Chớ nên thuận theo những kẻ ham cao chuộng xa hiện 

thời cầu minh tâm kiến tánh và thành Phật ngay trong thân này, ắt sẽ có thể 

đích thân chứng đắc như lời đức Phật đã dạy. Đối với Gia Ngôn Lục, Một Lá 

Thư Trả Lời Khắp hãy nên hết sức chú ý vì trong hết thảy thời, hết thảy chỗ 

đều có thể dùng pháp ấy để tạo lợi ích cho hết thảy mọi người. Những điều 

khác chẳng phải nói nhiều nữa! 

177. Thư trả lời cư sĩ Trần Phi Thanh (thư thứ nhất) 

Trước đây do cư sĩ Trương Bá Ngạn nhắc đến các hạ sẵn chí thiết tha lợi 

người, muốn mở đạo tràng ở Tân Giang, cậy Quang soạn lời sớ và thương 

lượng,  châm  chước  biện  pháp  và  [chọn  lựa]  Trụ  Trì  v.v…  Biết  các  hạ  vốn 

thừa nguyện tái lai, làm đại đạo sư cho khắp mọi nhân sĩ vùng Tân Giang để 

họ biết đạo xuất thế, sống làm người ba nghiệp thanh tịnh, mất dự vào hội 

hiền  thánh  cõi  Cực  Lạc.  Nhưng  do  Quang  hèn  kém,  chẳng  dám  đem  một 

chữ  nào  quấy  nhiễu  ông!  Ngày  hôm  qua,  thầy  Hóa  Vũ  đến  nói  đạo  tràng 

Cực Lạc250 xây dựng đã hoàn tất, khôn ngăn hoan hỷ tột cùng. Các hạ lại gởi 

thư chỉ dạy, Quang khôn ngăn cảm kích, hổ thẹn. Các hạ muốn bái cao tăng 

làm thầy, hãy nên chọn một vị đạo đức cao siêu; sao lại lầm lẫn chọn Quang 

là một ông Tăng hèn kém chỉ biết cơm cháo, ngỡ là cao tăng, muốn thờ làm 

thầy vậy? 

Ông lại nói đã đọc Văn Sao Sơ Biên, năm ngoái Tân Giang Lưu Thông 

Xứ (Phòng phát hành kinh sách ở Tân Giang) đã thỉnh hơn một trăm bộ Văn 

Sao mới in, nào biết các hạ chưa thấy, nay gởi cho ông một gói, xin hãy tra 

xét  thâu  nhận.  Thêm  nữa,  hai  cuốn  Tam  Đại  Sĩ  Thực  Lục,  trong  ấy  phần 

249 Đây là bộ Kim Cang Kinh Chú Giải (thường được gọi là Kim Cang Kinh Ngũ Thập Tam Gia 

Chú), bốn quyển do ngài Hồng Liên soạn theo lệnh của Minh Thái Tổ. Bộ sách này thâu thập tất 

cả những chú giải trọng yếu trích từ trước tác của năm mươi ba vị thiện tri thức trong các đời. 

250 Đây là chùa Cực Lạc ở Harbin do pháp sư Đàm Hư và các cư sĩ vùng Liêu Đông xây dựng. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 246 of 274

nhiều  là  những  lời  thuộc  về  Thiền  cơ,  chớ  nên  hiểu  lầm.  Tịch  Tà  Tập251, 

Kiến Văn Lục252 được in chung thành một tập, [gởi cho ông] hai cuốn. Chớ 

nên  để  người  thiếu  hàm  dưỡng  đọc  Tịch  Tà  Tập,  do  hiện  tại  người  nước 

ngoài  thế  lực  lừng  lẫy,  sợ  [người  đọc]  y  theo  sách  đó  tranh  luận  [với  bọn 

giáo sĩ hay tín đồ Tây Dương] chắc sẽ đến nỗi mang họa! Kiến Văn Lục thì 

nên  tìm  cách  lưu  thông  để  người  ta  biết  nhân  quả,  chẳng  dám  làm  chuyện 

phải thẹn với lòng. Giản Ma Biện Dị Lục và Tam Thập Nhị Tổ Truyện, mỗi 

thứ hai bộ. Những sách ấy do Thanh Thế Tông (Ung Chánh) biên soạn, từ 

lẫn lý đều viên diệu, như tẩu bàn châu253, như báu Ma Ni, khiến cho người 

ta khôn ngăn khâm phục, ngưỡng mộ. Quang đặc biệt giảo chánh, cho khắc 

in, lưu hành. Nhân duyên đã trình bày cặn kẽ trong lời tựa, nhưng người đời 

nay cố nhiên nên chuyên tu Tịnh nghiệp thì mới được lợi ích liễu sanh thoát 

tử thật sự. Nếu chẳng tự lượng, lầm lạc muốn học đòi bậc đại nhân thời cổ tự 

lực liễu thoát, sợ rằng hễ một phen sai lầm sẽ thành vĩnh viễn sai lầm. 

Bộ  Văn  Sao  của  Quang  tuy  thô  kém,  vụng  về,  nhưng  ý  đều  tuân  theo 

những lời khuôn phép của Phật, của Tổ, trọn chẳng phải là những ý kiến bịa 

đặt. Nếu chẳng chê bỏ là hèn vụng, cố nhiên không gì là chẳng có ích. Tam 

Đại Sĩ Thực Lục, Tịch Tà Tập, Biện Dị Lục, Tam Thập Nhị Tổ Truyện xin 

hãy tự giữ một phần, một phần đưa cho pháp sư Đàm Hư. Đối với chuyện 

quy y, xin hãy châm chước lại. Nếu không, chắc sẽ đến nỗi sau khi quy y, 

nhận ra tôi chỉ biết ăn cơm húp cháo, ắt hối không kịp. Vì thế, Quang vẫn 

dùng đạo bạn bè để đối xử với các hạ, chẳng dám bàn đến chuyện làm thầy - 

trò! 

251  Tịch  Tà  Tập  là  một  tác  phẩm  của  Tổ  Ngẫu  Ích  viết  khi  còn  là  tại  gia  cư  sĩ,  với  bút  hiệu  là 

Chung Chấn Chi, nhằm phản bác những luận điểm công kích Phật giáo của các giáo sĩ Lợi Mã 

Đậu (Matteo Ricci), Ngải Nho Lược (Giulio Aleni) v.v… Các giáo sĩ này khi truyền đạo Thiên 

Chúa vào Trung Hoa, đã viết rất nhiều bài đả kích Tam Giáo của Trung Hoa, đặc biệt nhắm vào 

Phật  giáo.  Những  phê  phán  của  các  giáo  sĩ  ấy  thể  hiện  cái  nhìn  đầy  thiên  kiến,  kiêu  ngạo  của 

người da trắng đối với những sắc dân da màu vốn bị họ coi là man rợ, chưa khai hóa! Họ chỉ dựa 

theo hình thức, thành kiến, bề ngoài để phê phán chứ không chịu tìm đọc kinh sách của các tôn 

giáo bị họ đả kích. Để phản bác, Tổ Ngẫu Ích đã vận dụng rất nhiều tư tưởng triết học của Tam 

Giáo để giải thích khái niệm Trời theo cách hiểu của người Á Đông và chỉ ra những chỗ lập luận 

khiên cưỡng của giáo sĩ Tây Phương về những luận điểm độc thần, Thiên Chúa sáng tạo muôn 

vật v.v… Hiện thời tác phẩm này được đưa vào Ngẫu Ích Đại Sư Toàn Tập. 

252 Kiến Văn Lục là một tác phẩm ngắn cũng của Tổ Ngẫu Ích ghi chép những chuyện thiện ác 

nhân quả báo ứng do chính Tổ từng thấy. Chẳng hạn chuyện một Sinh Viên làm phán quan cõi 

âm, vào âm phủ xét án, thấy hồ sơ tội trạng ghi vợ giết gà của hàng xóm, nặng mấy cân. Lúc tỉnh 

dậy, tra vặn vợ, quả nhiên vợ lỡ tay ném chết gà hàng xóm, sợ bị chồng mắng, hàng xóm chửi, 

nên chôn giấu sau vườn. Đào gà lên đem cân, quả nhiên bằng đúng cân lượng đã ghi trong hồ sơ 

tội trạng cõi âm. Tác phẩm này cũng được đưa vào Ngẫu Ích Đại Sư Toàn Tập. 

253   “Tẩu  bàn  châu”   còn  gọi  là   “hải  thủy  trân  châu”   là  một  loại  ngọc  trai.  Trong  các  loại  trân 

châu được lưu hành tại Trung Quốc, ngọc trai từ Hợp Phố (thuộc đất Giao Chỉ xưa) quý nhất vì 

hình dáng tròn trặn, màu sắc tươi đẹp, óng ánh nhất, hầu như không viên nào có khuyết điểm. Do 

viên ngọc trai Hợp Phố rất tròn, bỏ vào khay hay đĩa, dùng ngón tay đẩy nhẹ nó sẽ lăn tròn trong 

đĩa nên thường được gọi là  “tẩu bàn châu”  (châu chạy trong khay). 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 247 of 274

178. Thư trả lời cư sĩ Trần Phi Thanh (thư thứ hai) 

Thư nhận được đầy đủ, chỉ nên thường niệm Phật, không gặp Quang có 

thiếu  sót  gì  đâu!  Xin  hãy  quyết  định  cùng  với  quyến  thuộc  trong  nhà  đều 

cùng tu Tịnh nghiệp, cùng sanh Tây Phương. Đấy chính là nhân duyên khó 

được trong ngàn đời vạn kiếp. Hơn hai trăm đồng ông muốn biếu Quang đã 

bảo đem làm công đức tại Tuyên Giảng Đường và tại địa phương ấy. Mùa 

Thu năm sau, Quang chắc chắn quy ẩn, không có chỗ nhất định, sẽ tùy ý ở 

Nam - Bắc - Tây - Đông, trọn không [ở nơi nào] nhất định để khỏi bị thư từ 

làm phiền! 

179. Thư trả lời cư sĩ Trần Phi Thanh (thư thứ ba)

Thư  nhận  được  đầy  đủ.  Đã  muốn  thờ  ông  Tăng  chỉ  biết  cơm  cháo  làm 

thầy, tuy có bậc cao minh vẫn chẳng chịu chuyển sang cầu [quy y với] vị ấy, 

đấy chính là do đời trước có nhân duyên với nhau mà ra! Cố nhiên, đối với 

Quang,  chẳng  có  chuyện  có  thể  hay  không  thể.  Thoạt  đầu  Quang  không 

đồng ý là vì sợ sau này cư sĩ mang lòng hối hận. Nay đặt pháp danh cho ông 

là Huệ Hải. Ông tên là Hãn (瀚), Hãn chính là tên khác của biển. Một niệm 

của chúng sanh và một niệm của Phật không hai, do mê chưa ngộ nên toàn 

bộ trí huệ đức tướng biến thành phiền não nghiệp khổ. Tâm vốn là một, do 

mê - ngộ sai khác nên khổ - vui khác biệt! Do vậy, biết một niệm tâm tánh 

vốn  là  biển  trí  huệ  công  đức.  Do  phiền  não  chướng  lấp,  không  có  trí  huệ 

chiếu tỏ thì toàn thể biến thành biển phiền não nghiệp khổ. Nay dùng trí huệ 

giác  chiếu  thì  biển  phiền  não  nghiệp  khổ  liền  biến  thành  biển  trí  huệ  công 

đức. Vì thế, kinh Hoa Nghiêm nói:  “Hết thảy chúng sanh đều đầy đủ trí huệ 

 đức  tướng  của  Như  Lai,  nhưng  vì  vọng  tưởng,  chấp  trước  nên  chẳng  thể 

 chứng  đắc.  Nếu  lìa  vọng  tưởng  thì  Nhất  Thiết  Trí,  Vô  Ngại  Trí  đều  được 

 hiện tiền”.  Do vậy biết trước tiên hết, chỉ có trí huệ là trọng yếu. Có trí huệ 

thì toàn vọng tức là chân, không trí huệ thì toàn chân thành vọng! Ý nghĩa 

của Huệ Hải là như vậy đó, như thế đó! 

Hơn  nữa,  nơi  địa  vị  phàm  phu  mà  muốn  đạt  “Chân  cùng,  Hoặc  tận” 

(thấu đạt tận cùng chân tánh, trừ sạch phiền não) cũng chẳng dễ dàng đâu! 

Nhưng  đức  Như  Lai  muốn  cho  hết  thảy  chúng  sanh  cùng  được  liễu  sanh 

thoát tử, siêu phàm nhập thánh ngay trong đời này nên đặc biệt mở ra pháp 

môn tín nguyện niệm Phật cầu sanh Tịnh Độ, thực hiện dễ, thành công cao, 

dùng sức ít, đạt hiệu quả nhanh chóng, lấy vạn đức hồng danh của Như Lai 

để huân tập vô minh nghiệp thức của chính mình. Lâu ngày chầy tháng tập 

quen  thành  tánh,  sẽ  ngầm  thông  Phật  trí,  thầm  hợp  đạo  mầu.  Đấy  gọi  là 

 “dùng Quả địa giác làm Nhân địa tâm; vì thế được nhân trùm biển quả, quả 

 thấu nguồn nhân”.  Pháp môn mầu nhiệm không chi hơn được điều này (lúc 

niệm Phật, nhiếp tai lắng nghe thì chẳng đến nỗi hết sức tán loạn. Nhất tâm 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 248 of 274

khẩn thiết thì sẽ ít bị hôn trầm). 

Nói đến việc trì giới, trước hết phải giữ được hai câu giới luật khái lược 

của  Phật.  Giới  ấy  như  thế  nào?  Chính  là   “đừng  làm  các  điều  ác,  vâng  giữ 

 những  điều  lành” .  Hai  câu  ấy  bao  trùm  hết  thảy  giới  pháp,  trọn  chẳng  sót 

chút nào! Đấy chính là câu trích từ Giới kinh của Như Lai; trong Âm Chất 

Văn, Văn Xương Đế Quân dẫn câu này; đừng bảo “câu này vốn phát xuất từ 

Âm Chất Văn!” Hai câu này nếu nhìn hời hợt dường như chẳng đặc biệt, lạ 

lùng gì, nhưng nếu kiểm điểm nơi khởi tâm động niệm, giữ được hoàn toàn 

không phạm thì người ấy đã thâm nhập cảnh giới thánh hiền rồi! 

Công khóa hằng ngày nên chiếu theo công phu của chính mình mà định. 

Trong Văn Sao, qua lá thư gởi cho ông Trần Tích Châu, tôi đã kể ra ba thứ, 

chia thành “hết sức bận rộn, bận rộn một nửa (tức nửa bận nửa rảnh), không 

bận rộn” để tự quyết định. Đối với việc trì chú, tụng kinh, hãy nên chuyên 

chú  trọng  thành  kính.  Hãy  chiếu  theo  pháp  tắc  như  Quang  đã  nói  để  xem 

kinh  (trong Văn Sao có đoạn văn ấy) thì sẽ tiêu trừ nghiệp chướng, tăng trưởng 

phước huệ. Nếu vừa xem vừa phân biệt, sẽ không có công đức lớn lao gì! Đã 

quy y Phật pháp, hãy nên kiêng giết, bảo vệ sanh mạng, ăn chay; ngay cả đối 

với gia quyến cũng nên bảo họ ăn chay, vì ăn thịt sẽ kết sát nghiệp, tương 

lai phải đem thân đền mạng, nỡ để cho quyến thuộc yêu mến mắc phải khổ 

quả ấy hay sao?  (Ngay như luận trên phương diện dinh dưỡng, ăn chay có ích, ăn thịt 

 có  điều  tổn  hại).   Đối  với  người  bên  cạnh,  người  trong  cõi  đời,  còn  nên  kính 

khuyên  như  thế,  huống  là  vợ  con  của  chính  mình  ư?  Lại  cần  phải  dạy  họ 

cùng nhau bỏ công sức niệm Phật một tiếng đồng hồ vào buổi tối để mong 

tiêu nghiệp chướng, tăng phước thọ. 

Thế  đạo  hiện  thời  chính  là  thế  đạo  hoạn  nạn.  Ở  trong  hoạn  nạn  chỉ  vì 

nghiệp  trói  buộc.  Nếu  có  thể  niệm  Phật  sẽ  ngấm  ngầm  chuyển  họa  thành 

phước, gặp dữ hóa lành. Đấy là kế sách thật sự thương yêu quyến thuộc hay 

nhất   (Khi  tịnh  tọa  chỉ  nên  niệm  thầm  Phật  hiệu,  chớ  nên  dùng  những  công  phu  luyện 

 đan vận khí. Đấy chẳng phải là Phật pháp, mà là cách bảo dưỡng thân thể).  Thiên hạ 

chẳng yên, thất phu có trách nhiệm! Xét đến cội nguồn của tình thế loạn lạc, 

chỉ là vì trong gia đình không khéo dạy dỗ đã ươm thành. Phàm con em nhà 

phú  quý  phần  nhiều  không  ra  gì,  nói  chung  vì  quen  thói  kiêu  căng,  không 

được dạy dỗ mà ra! Tôi thường nói: “Dạy con là cái gốc để bình trị, nhưng 

 dạy con gái càng khẩn yếu hơn, vì con gái thuở bé thường ở bên mẹ. Thuở 

 bé  được  khéo  dạy,  đến  khi  xuất  giá  nhất  định  sẽ  là  vợ  hiền.  Vợ  hiền  sẽ  có 

 thể giúp chồng thành tựu đức hạnh, về sau sẽ thành hiền mẫu. Con người từ 

 thuở bé được hiền mẫu un đúc, nhất định sẽ ‘nghèo cùng thì riêng thân mình 

 thiện, hiển đạt sẽ làm cho thiên hạ cùng thiện’. Công đức lớn nhất trong thế 

 gian không gì bằng khéo dạy dỗ con cái; tội nghiệp lớn nhất trong thế gian 

 không chi bằng chẳng dạy dỗ con cái! Bởi lẽ, con cái hiền lương sẽ có ích 

 cho nước nhà, xã hội; chẳng hiền lương sẽ có hại cho nước nhà, xã hội!” 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 249 of 274

Ngày nay, thế đạo nhân tâm đã suy hãm đến cùng cực, gần như hết thuốc 

chữa! May là có lý sự nhân quả báo ứng ba đời do đức Như Lai đã nói vẫn 

có thể dùng làm căn cứ để vãn hồi. Tôi thường nói:   “Nhân quả là phương 

 tiện  lớn  lao  để  thánh  nhân  thế  gian  lẫn  xuất  thế  gian  bình  trị  thiên  hạ,  độ 

 thoát  chúng  sanh”.   Hãy  nên  trong  là  với  quyến  thuộc,  ngoài  là  với  những 

người quen biết và hết thảy mọi người đều ra rả dùng nhân quả báo ứng để 

khuyên lơn. Nếu người trong thế gian luôn dè dặt kinh sợ nơi khởi tâm động 

niệm thì lợi ích lớn lắm! Chuyển công đức ấy để cầu vãng sanh thì phẩm vị 

ắt cao. Chùa Cực Lạc giảng kinh cũng cần nên xen vào một phần sự lý nhân 

quả để người vùng Đông Bắc cùng được hưởng lợi ích thật sự! 

180. Thư trả lời cư sĩ Trần Phi Thanh (thư thứ tư) 

Nhận  được  thư,  biết  ông  tâm  nguyện  rộng  lớn,  công  phu  thuần  mật, 

khôn ngăn vui mừng, an ủi. Chỉ xin ông nhất tâm niệm Phật, chẳng cần phải 

mong  cầu  gặp  Quang.  Gặp  hay  không  gặp,  mặc  cho  nhân  duyên!  Nếu  đọc 

kỹ  Văn  Sao,  hành  theo  đó,  chính  là  thấu  hiểu  lòng  Quang,  há  chẳng  thân 

thiết như gặp mặt Quang hay sao? Con người hằng ngày khổ sở trong phiền 

não, vẫn chẳng biết là phiền não. Nếu biết là phiền não thì phiền não sẽ tiêu 

diệt. Ví như tưởng lầm gã trộm cắp là người nhà thì tất cả của cải trong nhà 

đều  bị  hắn  trộm  mất.  Nếu  biết  là  giặc,  hắn  liền  trốn  đi.  Vàng  chẳng  luyện 

chẳng  ròng,  đao  chẳng  mài  chẳng  bén;  chẳng  từng  trải  phiền  não  thì  gặp 

cảnh  phiền  não  tâm  thần  sẽ  tán  loạn.  Biết  nó  chẳng  có  thế  lực  gì,  chuyện 

nhọc tâm mệt trí nẩy sanh đều do ta tự chuốc lấy. 

Kinh dạy:   “Nếu biết Ngã Không, ai bị hủy báng?”  Nay phỏng theo đó 

nói:  “Nếu biết là vô ngã, phiền não nào sanh?”  Thí dụ của ông rất có đạo 

lý. Cổ nhân nói:  “Vạn cảnh bổn nhàn, duy tâm tự náo. Tâm nhược bất sanh, 

 cảnh tự như như”  (Muôn cảnh vốn nhàn, chỉ có tâm tự rộn. Nếu tâm không 

sanh, cảnh tự như như). Công khóa vốn đã quen thực hiện, cũng không cần 

phải sửa đổi, chỉ cần luôn lấy hồi hướng vãng sanh làm chủ. 

Niệm Phật nên niệm sáu chữ, hoặc trước hết phải niệm sáu chữ, đến lúc 

sắp xong niệm bốn chữ. Từ đầu đến cuối niệm bốn chữ, hơi không hợp lẽ, 

bởi hai chữ Nam Mô có nghĩa là Quy Y, Cung Kính, Đảnh Lễ, Cứu Độ Con 

v.v…  Người  ta  thường  mong  lẹ,  mong  nhiều,  nên  phần  nhiều  có  kẻ  niệm 

bốn chữ. Thường nghe nói có người chủ trương lợi ích do “chuyên tu”, chỉ 

dạy  người  khác  niệm  bốn  chữ,  phát  nguyện,  lễ  Phật  đều  bảo  là  không  cần, 

tức  hoàn  toàn  là  một  gã  ở  ngoài  cửa:  Chỉ  biết  chính  mình  thực  hiện  công 

phu, chẳng biết cầu sức từ bi của Phật! 

Pháp  môn  Tịnh  Độ  lấy  ba  pháp  Tín  -  Nguyện  -  Hạnh  làm  tông,  họ  chỉ 

xét trên mặt Hạnh, nhưng trên mặt Hạnh lại gạt bỏ lễ bái, Hạnh ấy khó thể 

mười  phần  khẩn  thiết;  lâu  ngày  sẽ  thành  hờ  hững,  hời  hợt!  Xin  hãy  y  theo 

Văn Sao, đừng y theo lời họ nói. Bọn họ chỉ dựa vào ý kiến của chính mình, 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 250 of 274

chứ không y theo tông chỉ Tịnh Độ. Tâm chúng sanh cần phải dùng đủ mọi 

pháp  lành  để  điều  trị,  ví  như  ăn  cơm  cần  phải  kèm  theo  thức  ăn.  Chỉ  định 

kỳ  đả  thất  để  có  thể  chuyên  trì  một  câu  Phật  hiệu.  Hết  thảy  kinh  chú  đều 

chẳng cần phải trì tụng, nhưng cũng chớ nên hoàn toàn phế trừ lễ bái và phát 

nguyện. Trừ khi đả thất ra, vẫn cứ chiếu theo thường lệ trì tụng, đều chẳng 

trở ngại gì. Người tu hành sợ nhất là thuận theo cái tâm [ức đoán của chính 

mình] tự lập [ra một đường lối riêng]. Thường nghe nói có những kẻ thiên 

tư, bẩm tánh vốn tốt đẹp, nhưng kiến thức lệch lạc! Chuyên niệm một đức 

Phật còn được, nhưng phế bỏ lễ bái, phát nguyện v.v… là lầm lẫn lớn lắm! 

Ông không cần bế quan, chỉ tự tu ở nhà là được rồi. Hiện thời, quân lính, 

giặc cướp nhâu nhâu, ông thường ở trong nhà, những kẻ nhỏ mọn, không ra 

gì chẳng đến nỗi sanh lòng khác lạ. Nếu ông thường không ở nhà, bọn chúng 

sẽ thừa dịp sơ hở trộm cắp và cướp đoạt, đáng lo vô cùng! Sư Đàm Hư đặc 

biệt  giữ  ông  lại,  chẳng  tính  đến  điều  này,  cũng  là  không  hiểu  sự  việc  cho 

lắm. Ngàn vạn phần chớ nên lìa rời khỏi nhà, ở tại nhà suất lãnh thê thiếp, 

con cái, dâu, cháu v.v… cùng tu; công đức ấy lại càng thù thắng nhiều hơn. 

Quang  trải  đời  sáu  mươi  tám  năm,  tuy  sở  học  Phật  pháp  chưa  thể  trội 

hơn  người  khác,  nhưng  lo  liệu  sự  việc  so  ra  có  phần  suy  xét  kỹ  càng  hơn 

người khác đôi chút. Ông đã tin Quang, chớ nên thuận theo cái tâm tưởng là 

đúng!254 Chỉ nên tu tại gia, ngàn vạn phần chớ nên bế quan trong chùa Cực 

Lạc. Ngay cả đả thất cũng chớ nên đả thất trong chùa Cực Lạc, do lúc này 

chẳng thể luận theo lúc thời thế thanh bình được! Nếu nhằm thời thế thanh 

bình,  tuy  không  lo  xảy  ra  chuyện  ngoài  ý  muốn,  cũng  khó  dẫn  dắt  quyến 

thuộc  cùng  gieo  thiện  căn.  Đợi  tới  tháng  Nhuận,  Quang  sang  Thượng  Hải 

sẽ gởi cho ông mấy gói Di Đà Kinh Bạch Thoại Giải do ông Hoàng Trí Hải 

biên  soạn.  Hằng  ngày,  khi  rảnh  rỗi,  hãy  nên  bảo  ban  quyến  thuộc  thì  mọi 

người  đều  cùng  sanh  lòng  tin  tu  Tịnh  nghiệp  để  mong  cùng  sanh  về  Tây 

Phương. Tướng lành khi lâm chung không cần phải mong mỏi sẵn. Chỉ cần 

lúc  thường  ngày  niệm  sao  cho  tương  ứng  với  Phật  thì  lâm  chung  tự  nhiên 

được theo Phật vãng sanh mà thôi! 

181. Thư trả lời cư sĩ Tế Thanh 

Hôm nay cư sĩ Trần Hạc Niên tới đây, cầm theo thư ông và cuốn “Phê 

bình về Bát Thức trong Phật Học”, khôn ngăn khiến người ta phải thở dài. 

Ông học Phật nhiều năm, do lời Cẩm Hán mà ngờ vực kinh Phật và cổ đức 

nhiều đời “có lẽ có những chỗ không được thỏa đáng!” Tức là trở thành “tin 

đạo  nhưng  không  chuyên  dốc!”  Ông  ta  cực  lực  đả  phá  ba  tên  gọi  của  tám 

254 Ý nói: Đừng thuận theo những suy nghĩ phán đoán do thiên kiến của chính mình, không thèm 

nghe theo những lời dạy trong kinh hoặc những lời giáo huấn của chư cổ đức. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 251 of 274

thức255,  cho  là  sai  lầm,  chỉ  nghĩ  [các  thức  ấy  do]  động  lực  mà  biến  đổi,  tự 

cho rằng mình có thể sửa đúng những chỗ sai ngoa trong kinh Phật từ trước 

đến nay! Cái tâm hiếu danh có thể nói là đến mức cùng cực! Lại còn chẳng 

biết xấu hổ, không thẹn thùng, cũng có thể nói đến mức cùng cực không chi 

hơn  được  nữa!  Ông  ta  gọi  tuốt  Chân  Như  Phật  Tánh  là  “hậu  thiên  vật”, 

chẳng hiểu tâm tánh, chỉ biết vật chất, đáng thương thay! Ông tuổi gần bảy 

mươi,  chuyên  tinh  niệm  Phật  sợ  còn  không  kịp,  rảnh  rang  đâu  để  hỏi  đến 

chuyện này! Há lẽ nào lời nói của phàm phu đời sau lại đâm ra hay hơn lời 

Như Lai nói mà phải đợi hắn ta đính chánh [lời Phật] đó ư? 

Nói  đến  chuyện  thọ  Tam  Quy  Ngũ  Giới,  hãy  nên  theo  cách  đối  trước 

đức Phật tự thọ như đã được nói trong lá thư gởi cho bà Từ [trong bộ Văn 

Sao  Tăng  Quảng  Chánh  Biên].  Nay  đặt  pháp  danh  cho  ông  là  Huệ  Thanh, 

nghĩa là dùng trí huệ để thanh tịnh cái nghiệp của mình lẫn người khiến cho 

lúc sống thì làm bậc thánh hiền, mất lên cõi Cực Lạc. Đối với việc giáo hóa 

người khác, hãy tùy phận tùy sức mà khơi gợi, dẫn dắt. Hãy nên kể với họ 

chuyện  người  thuở  xưa  đời  nay  niệm  Phật  có  công  hiệu,  ngõ  hầu  họ  sẽ  dễ 

nhận lãnh. Nếu chẳng chú ý điều này thì đúng là trò cười cho bọn họ. 

Hơn nữa, tuổi ông đã già lụn rồi, tháng ngày chẳng còn mấy, hãy nên nói 

với gia quyến về lợi ích niệm Phật và lợi ích do trợ niệm khi lâm chung, nỗi 

tổn hại do bị phá hoại [chánh niệm]. Hãy chiếu theo những điều đã được nói 

trong  Văn  Sao,  Gia  Ngôn  Lục  để  bảo  với  bọn  họ  sao  cho  họ  biết  sẵn,  ngõ 

hầu chẳng đến nỗi khi ông lâm chung [họ sẽ] thể hiện lòng hiếu kiểu “đã té 

xuống  giếng  còn  bị  quăng  đá”.  Lại  nên  viết  ra  một  chương  trình,  thỉnh  hai 

ba người cùng chí hướng chứng minh, để khi ông sắp chết đừng bị [quyến 

thuộc] phá hoại chánh niệm, hòng thành tựu chánh niệm. Mất rồi, đừng sát 

sanh để khỏi tạo thêm nghiệp lụy cho ta. Nếu chẳng làm như thế, thiên địa 

quỷ thần ắt sẽ giám sát. Dùng những điều ấy để uốn nắn tri kiến thế tục, ngõ 

hầu chánh niệm rỡ ràng, theo Phật vãng sanh. 

255 Bát Thức (Astau Vijñānāni) là tám Thức gồm Nhãn Thức, Nhĩ Thức, Tỷ Thức, Thiệt Thức, 

Thân Thức, Ý Thức, Mạt Na Thức và A Lại Da Thức. Tùy theo cách nhận định về vai trò của tám 

Thức mà có ba cách gọi như sau: 

1) Do bảy Thức từ Nhãn Thức đến Mạt Na Thức do A Lại Da Thức sanh ra, biến chuyển thành, 

nên bảy Thức đầu được gọi là Chuyển Thức hoặc Thất Chuyển Thức, còn A Lại Da Thức gọi là 

Căn Bản Thức hoặc Chủng Tử Thức. 

2) Theo thứ tự chuyển biến, A Lại Da Thức gọi là Năng Biến, Mạt Na Thức gọi là Đệ Nhị Năng 

Biến, sáu Thức còn lại gọi chung là Đệ Tam Năng Biến. 

3)  Địa  Luận  gọi  A  Lại  Da  Thức  là  Chân  Thức,  Mạt  Na  Thức  là  Vọng  Thức  (không  thấy  định 

danh cho sáu Thức còn lại). 

Riêng về thức thứ tám, lại còn có ba tên gọi (theo Bát Thức Quy Củ Tụng) là A Lại Da Thức, Dị 

Thục Thức và Nhất Thiết Chủng Thức. 

Cẩm Hán dựa theo khuynh hướng Duy Vật và Phân Tâm Học Tây Phương để giải thích các Thức, 

nên cho rằng các Thức đều chỉ là những trạng thái tâm lý, coi Chân Như Phật Tánh như là “hậu 

thiên vật” tức là một dạng vật chất được hình thành sau khi một cá nhân được sanh ra và do tri 

giác của người đó phản ứng trước những tác động của hoàn cảnh bên ngoài mà có tám Thức, nên 

mới nói là “do động lực mà thay đổi”. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 252 of 274

Những lời phê bình bậy bạ về Bát Thức do ông gởi tới, tôi đã thay ông 

đốt đi rồi, vì thế không cần gởi tới nữa. Bởi lẽ, dẫu ta chẳng bị loại sách ấy 

xoay chuyển thì tâm cũng phân vân, chắc đến nỗi nẩy sanh phiền não! Viết 

ra điều này, mong ông hãy sáng suốt soi xét. Người bạn ông đọc Gia Ngôn 

Lục  bèn  nghi  Tịnh  Độ,  đấy  là  do  ác  nghiệp  đời  trước  mà  ra.  Nay  tôi  dùng 

một ví dụ: Như con giòi trong nhà xí, [cảm thấy] vui sướng không chi bằng. 

Nếu nói với nó ngoài hầm xí còn có lầu đài nhà cửa hết sức thanh tịnh, rộng 

rãi, nó có tin được hay không? Dẫu có kẻ nhiều chuyện, chẳng ngại thò tay 

bắt nó ra khỏi nhà xí, dùng nước trong, nước thơm lần lượt gột rửa nó, cũng 

chỉ thành ra khiến cho nó mau chết mà thôi! Đối với ông ta, hoàn toàn chẳng 

được lợi ích gì nơi [Gia Ngôn Lục] cũng giống như vậy đấy! Các ông là một 

bọn  phàm  phu,  ngay  đối  với  chính  mình  mà  còn  hoàn  toàn  không  biết   (chỉ 

 bậc đại triệt đại ngộ mới có thể nói là “biết được chính mình” mà thôi) mà vẫn nói lời 

chư Phật, lời chư Tổ hoằng truyền, lời đề xướng, dẫn dắt của các vị đại thiện 

tri  thức  đều  chẳng  chân  thật,  là  ngụ  ngôn  để  gạt  người.  Thật  đáng  gọi  là 

“tâm thô, mật lớn”, chẳng sợ sau này bị đọa vào địa ngục Kéo Lưỡi hay sao? 

 “Toàn chân thành vọng”  là ước theo tâm chúng sanh mà nói. Ví như nước 

do gió động mà thành sóng, toàn thể nước biến thành sóng. Gió lặng thì toàn 

thể sóng biến thành nước!  “Toàn chân thành vọng” , hễ trái ngược với vọng 

thì  “toàn vọng tức là chân”. 欣 Ông thông minh, nhưng thật ra là ngu si! 

182. Thư trả lời cư sĩ Ngọc Trưởng 

Niệm  Phật  nên  niệm  nhỏ  tiếng  hoặc  niệm  thầm,  chớ  nên  một  mực  dốc 

sức lớn tiếng niệm. Nếu không, ắt sẽ bị bệnh. Hãy nên lắng lòng tịnh niệm, 

đừng  ham  niệm  gấp!  Muốn  hỏa  tắt,  mắt  sáng  thì  đấy  chính  là  pháp  mầu 

nhiệm để hỏa tắt, mắt sáng! Ông quy y Phật - Pháp - Tăng Tam Bảo, muốn 

cầu thọ cho cha mẹ, hãy nên chí thành niệm Phật, hoặc niệm kinh Phật, há 

nên cầu Táo Vương (ông Táo), tụng Táo Vương Kinh? Vua bếp là thần, còn 

kém Ngọc Hoàng rất xa. Ngọc Hoàng còn kém La Hán rất xa, La Hán kém 

Phật rất xa. Ông đúng là một gã hồ đồ, chẳng niệm Phật hiệu để cầu thọ cho 

cha  mẹ,  lại  niệm  Táo  Vương  Kinh,  thí  tặng  Táo  Vương  Kinh!  Táo  Vương 

Kinh là kinh do kẻ phàm tục ngụy tạo. Đệ tử Phật niệm thứ kinh ngụy tạo ấy 

chính là tà kiến, nhưng do ông thành tâm nên cũng chẳng thể nói là không 

có công đức, nhưng vẫn chỉ giống như một giọt sương. Công đức niệm Phật 

giống như sông to, biển cả. Ông không biết niệm Phật cũng đáng thương xót 

thay!  Quang  già  rồi,  mục  lực  lẫn  tinh  thần  đều  chẳng  đủ,  từ  nay  vĩnh  viễn 

không  muốn  ông  gởi  thư  đến  nữa.  Gởi  đến  quyết  chẳng  trả  lời,  mong  hãy 

sáng suốt suy xét. Một Bức Thư Trả Lời Khắp hãy xem xét kỹ, hành theo đó 

thì công đức lớn lắm! 

183. Thư trả lời cư sĩ Phó Huệ Giang 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 253 of 274

Nhận được thư, thấy hình chụp của Ngọc sư (sư Ngọc Trụ), khôn ngăn 

nghĩ  tới  thuở  xưa  và  hiện  thời  mà  thương  cảm!  Quang  già  rồi,  mục  lực 

chẳng đủ. Bài tụng tôi đã soạn ý nghĩa không châu đáo, nét chữ không ra lề 

lối gì, chỉ biểu lộ lòng Thành của tôi mà thôi. Từ nay, hễ không có chuyện gì 

quan trọng, đừng gởi thư tới! Người học Phật làm thầy thuốc, hễ gặp người 

bệnh  nặng  đều  nên  lấy  chuyện  tiêu  trừ  túc  nghiệp  làm  chánh,  dạy  người 

bệnh  ăn  chay,  niệm  Phật  và  niệm  Quán  Âm.  Nếu  [do  nghiệp  nhân]  đáng 

được lành bệnh, chắc chắn sẽ chóng khỏi bệnh. Nếu tuổi thọ hết, chắc chắn 

được  chết  tốt  lành,  chẳng  đến  nỗi  mong  sống  không  được,  cầu  chết  không 

xong. Những điều khác đã nói tường tận trong Một Bức Thư Trả Lời Khắp. 

184. Thư trả lời cư sĩ Dương Thận Dư

Thư nhận được đầy đủ, cảnh tượng khi cha ông lâm chung vẫn còn tốt 

đẹp.  Hãy  nên  thường  niệm  Phật  cho  cụ,  cầu  cho  cụ  chưa  được  vãng  sanh 

liền  được  vãng  sanh,  đã  vãng  sanh  liền  cao  thăng  phẩm  sen.  Còn  như  ông 

nhiều năm [cho đó là chuyện] hoang đường, chẳng sanh lòng tín niệm là do 

túc  nghiệp  của  ông  [gây  ra];  mà  cũng  là  do  lúc  ông  còn  bé,  cha  mẹ  chẳng 

thật sự bỏ công giáo huấn ông về luân lý, nhân quả, [cho nên ông] “thường 

thường bậc trung” cũng không ra “thường thường bậc trung”, mà giỏi giang 

cũng  chẳng  thành  giỏi  giang.  Vì  vậy,  người  ta  thường  vui  mừng  vì  có  cha 

anh hiền đức. Nay ông may mắn biết sai, sửa lỗi, cũng là do thiện căn từ đời 

trước. Hãy nên chú trọng trọn hết bổn phận làm cha mẹ đối với con cái thì 

con cháu nối tiếp nhau đều là người hiền, không bị chìm đắm trong đường 

hiểm như thế nữa. 

Ông nói đến chuyện “hễ lễ bái bèn có các thứ rung động và trong chốn 

tối tăm có đốm sáng xẹt ra”, đấy đều là vì ông căng thẳng tinh thần quá mức 

mà  nên  nỗi.  Từ  nay  hễ  lễ  tụng  chỉ  chí  thành  khẩn  thiết  là  được  rồi,  bất  tất 

phải căng thẳng tinh thần. Tâm hãy nên tưởng hướng xuống phía dưới, hoặc 

tưởng ngồi trên tòa sen. Chỉ tưởng nơi hoa sen đang ngồi, trọn chẳng cần so 

đo thân mình có ở trên hoa sen hay không. Lâu ngày những tập khí hư phù 

ấy sẽ tiêu diệt không còn nữa! Có hiện tượng ấy phần nhiều là vì [cái tâm] 

bộp chộp, lao chao mà ra, còn chưa dụng công mà đã muốn mau được thành 

tựu! Kẻ chẳng biết tốt - xấu tưởng [những hiện tượng rung động, đốm sáng 

xẹt ra] là công phu [đắc lực], sẽ bị ma dựa phát cuồng. Nhưng đối với cảnh 

giới tốt cũng chẳng sanh lòng vui mừng, đối với cảnh giới xấu cũng không 

sanh lòng kinh sợ. Hễ kinh sợ thì tà ma bèn thừa dịp, hễ vui mừng ắt trước 

hết  sẽ  bị  mất  chánh  niệm.  Ông  vẫn  là  loại  tiểu  tử  khinh  cuồng,  [cho  nên] 

ngày nay có tướng ấy. Nhắm mắt cũng là cái gốc gây ra bệnh! Từ nay chẳng 

những  không  nhìn  chi  khác  mà  cũng  đừng  nhắm  mắt.  Bình  thường  niệm 

Phật quyết chớ nên niệm quá gấp gáp. Hễ gấp sẽ bị tổn khí. Hễ tổn khí chắc 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 254 of 274

sẽ có chấn động. Cũng đừng niệm quá rề rà, quá rề rà chẳng tiếp hơi được, 

cũng dẫn đến tổn khí. 

Phẩm  [Phổ  Hiền]  Hạnh  Nguyện,  phẩm  Phổ  Môn,  kinh  Kim  Cang  đều 

nên thọ trì. Hoặc mỗi ngày trì mỗi thứ một biến, hoặc hằng ngày chỉ trì một 

loại,  luân  phiên  trì  tụng;  học  chú  Lăng  Nghiêm  hay  không  đều  tùy  ý.  Cần 

nên  biết:  Bất  luận  tụng  kinh  hay  trì  chú  đều  phải  lấy  cung  kính  chí  thành 

làm gốc, đều phải hồi hướng Tây Phương cho khắp bốn ân ba cõi pháp giới 

chúng sanh thì lợi ích lớn lắm. Như kẻ vô tri trong thế gian chuyện gì cũng 

vì  mình  thì  lợi  ích  sẽ  thuận  theo  tâm  lực  mà  hèn  kém.  Ví  như  một  ngọn 

đèn đem thắp cho trăm ngàn ngọn đèn khác, ánh sáng của ngọn đèn ấy trọn 

chẳng bị tổn giảm. Nếu chẳng thắp cho ngọn đèn khác, ánh sáng của nó cũng 

chẳng tăng mạnh hơn và sáng lâu hơn được! Khi hồi hướng hãy nên biết đến 

ý này. Chẳng những vì cha mẹ, ân nhân của chính mình mà [hồi hướng] như 

thế, ngay cả đối với oán gia cũng [hồi hướng] như thế thì mới có thể trên khế 

hợp với tâm Phật, dưới kết các duyên, giải các oán thù. 

Mẹ ông có ăn chay được hay không? Đừng nghĩ đem huyết nhục phụng 

dưỡng  mẹ  là  tận  hiếu.  Cắt  đùi  kẻ  khác  để  thể  hiện  lòng  hiếu,  đấy  là  đại 

nghịch, huống là giết hại ư? Chính mình cũng nên kiêng giết, ăn chay. Nếu 

nói “ở trong giới buôn bán, mọi chuyện chẳng tiện” thì đấy là vì miệng bụng 

chưa  quên  được  [cảm  giác  thỏa  thích  khi  ăn  thịt].  Nếu  chẳng  mong  mỏi  vị 

ngon thì rau xanh, dưa muối một hai thứ, chẳng lẽ người ta không bằng lòng 

xếp dọn cho ông ư? 

Nói  đến  chuyện  vọng  ngữ  thì  chẳng  được  coi  hệt  như  nhau.  Nếu  là 

chuyện  không  quan  trọng  khẩn  yếu  thì  vẫn  chưa  phạm  lỗi  lớn;  chứ  nếu  là 

chuyện  quan  trọng  khiến  cho  người  khác  bị  hỏng  việc  thì  quyết  chẳng  thể 

[nói dối]. Chuyện nặng đã không nên làm, cớ sao đối với chuyện nhẹ lại đặc 

biệt  làm?  Do  vậy  biết  rằng:  Gọi  là  “vọng”  vì  hoàn  toàn  xuất  phát  từ  vọng 

tâm. 

Ông muốn quy y, nay đặt pháp danh cho ông là Tông Thận. “Thận” (愼

) tức là giữ gìn, nuôi dưỡng tấm lòng phản tỉnh, quán sát, khắc chế ý niệm. 

Xưa  kia  do  mất  niệm  nên  thành  cuồng,  nay  há  chẳng  thể  khắc  chế  ý  niệm 

để  thành  thánh  ư?  Tâm  thể  của  thánh  hay  cuồng  vốn  tương  đồng,  nhưng 

tâm tướng, tâm dụng của thánh và cuồng khác biệt vời vợi như trời với đất. 

Cho  nên  nói:   “Thánh  mất  niệm  thành  cuồng,  cuồng  khắc  chế  được  ý  niệm 

 bèn  thành  thánh”.   Mạnh  Tử  nói:   “Nhân  giai  khả  dĩ  vi  Nghiêu  -  Thuấn;  dĩ 

 Nghiêu - Thuấn chi sở dĩ vi Nghiêu - Thuấn, hiếu đễ nhi dĩ”  (Ai cũng có thể 

là Nghiêu Thuấn. Sở dĩ Nghiêu - Thuấn có thể trở thành Nghiêu - Thuấn chỉ 

vì hiếu đễ mà thôi!) Phật dạy:  “Nhất thiết chúng sanh giai đương tác Phật”  

(Hết  thảy  chúng  sanh  đều  sẽ  thành  Phật).  Ví  như  một  trang  giấy  trắng,  vẽ 

hình  Như  Lai  thì  chính  là  Như  Lai,  vẽ  hình  kẻ  ăn  mày  thì  là  ăn  mày!  Hãy 

nên thận trọng từ lúc ban đầu sẽ chẳng đến nỗi trên là cô phụ sự giáo hóa của 

Phật, dưới chẳng phụ bạc tánh linh của chính mình. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 255 of 274

Cõi đời gần đây nguy hiểm muôn phần, hãy nên khuyên người nhà niệm 

Phật và niệm Quán Âm để làm kế dự phòng. Đối với mẹ ông, hãy nên cực 

lực  khuyên  cụ  chuyên  tu  Tịnh  nghiệp,  cầu  sanh  Tây  Phương.  Quang  già 

rồi, tinh thần chẳng đủ, chớ nên thường gởi thư đến. Thường đọc Văn Sao, 

Gia Ngôn Lục thì chẳng cần phải viết thư xin tôi khai thị. Nhưng đấy là ước 

theo chuyện tu Tịnh Độ mà nói; nếu không giết chết cái tâm vọng tưởng, cứ 

muốn làm một vị đại thông gia, mong ở trước mặt người khác tuyên nói, phô 

diễn  trí  thức  của  chính  mình  thì  chuyên  theo  [học  hỏi  với]  một  vị  pháp  sư 

chắc vẫn chưa thể mãn ý, huống là [chỉ đọc] mấy cuốn sách ấy ư? Trộm sợ 

rằng ông không thể làm một vị đại thông gia được, mà sự tu trì của ngu phu 

ngu phụ cũng bỏ luôn thì kết quả chẳng thể nào tưởng tượng nổi đâu! Xin 

hãy rất cẩn thận! 

185. Thư trả lời hai vị cư sĩ Liễu Phàm và Dã Công 

Thư và truyện sư Ngọc Trụ đều nhận được cả. Truyện ấy văn từ tường 

thuật sự việc quá rườm rà, nhưng cũng không trở ngại gì. Chỉ có điều Thiên 

Lãng và ma vương ngoại đạo sáng lập ra thuyết Lục Bộ Thiền256, [hai ông] 

đưa kẻ ấy vào trong truyện thì chắc rằng kẻ hiểu biết sẽ tưởng thuyết “Lục 

Bộ Thiền” là cao diệu. Gã ấy còn chưa biết đến hơi hướng nhà Thiền! Nếu 

biết, sao đã tham thấu triệt [bộ sách] thứ nhất rồi lại cần phải [tham thấu bộ 

sách] thứ hai, thứ ba, thứ tư, thứ năm cho tới bộ thứ sáu257 ư? 

Đoạn  văn  ngầm  [so  sánh  sư  Ngọc  Trụ]  với  ngài  Trí  Giả  và  đoạn  văn 

so  sánh  rõ  ràng  [ngài  Ngọc  Trụ  chẳng  kém]  ngài  Vĩnh  Minh  chính  là  đem 

phàm lạm thánh, tội ấy chẳng nhỏ! Quang sợ kẻ vô tri ai nấy đều bắt chước 

theo thì Phật pháp sẽ do đấy mà bị diệt, chẳng thể không nói rõ với các ông. 

Quang suốt một đời chẳng khen xằng người khác, mà cũng hết sức ghét kẻ 

khác  khen  ngợi  tôi  bừa  bãi!  Các  ông  do  khen  ngợi  thầy  Ngọc  Trụ  mà  nói 

như vậy thì chính là bày trò cho kẻ học Phật làm chuyện dối trá, chẳng thể 

không  cẩn  thận  ư?  Báo  ân  thầy  Ngọc  Trụ  kiểu  ấy,  nếu  thầy  Ngọc  Trụ  biết 

được, chắc sẽ đau đớn khóc lóc! 

Quang  đã  bảy  mươi  chín  tuổi  rồi,  hai  mươi  bữa  nữa  sẽ  tròn  tám  mươi, 

hoặc là chết trong năm nay, hoặc phải chịu tội mấy năm nữa! Quang chết rồi 

chỉ mong các ông sốt sắng dùng pháp môn Tịnh Độ để tự lợi, lợi tha. Nếu lo 

256  Lục  Bộ  Thiền  là  một  thuyết  cho  rằng  để  lãnh  hội  được  tinh  tủy  của  Thiền  Tông  phải  lần 

lượt đọc và thấu hiểu được sáu bộ sách được coi là quan trọng nhất trong nhà Thiền (Hoàng Bá 

Truyền Tâm Pháp Yếu, Tông Kính Lục, Đại Huệ Ngữ Lục, Cảnh Đức Truyền Đăng Lục, Thiên 

Thánh Quảng Đăng Lục, Thiên Thánh Tục Đăng Lục). 

257 Theo các bộ truyện tường thuật hành trạng của các thiền sư, các vị ấy đại triệt đại ngộ chỉ cần 

nhờ tham thấu một công án. Khi đã thấu triệt một công án thì hết thảy công án đều thông. Do đó 

nếu bảo là “tham thấu xong một bộ sách lại phải tiếp tục tham thấu cho đến trọn sáu bộ ngữ lục” 

thì sự tham thấu ấy chỉ là thấu hiểu, suy lường nghĩa lý theo mặt văn tự, chứ không thể là đại triệt 

đại ngộ được. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 256 of 274

viết tiểu sử tán dương, soạn văn phúng điếu cho Quang để đưa tặng khắp xa 

- gần thì chính là oán gia của Quang. Quang một đời chẳng nhận tiếng khen 

rỗng tuếch của người khác, bởi chết rồi sẽ chẳng biết đến tiếng khen xuông 

nữa; [làm như thế] chính là [mang lòng] lừa dối. Quang chỉ mong từ phụ A 

Di Đà chịu rủ lòng thương xót, ngoài ra chẳng muốn nghe chuyện gì khác! 

186. Thư trả lời cư sĩ Hùng Hách 

Hằng ngày niệm Phật, cầu Phật tiếp dẫn người đời trước đã khuất được 

vãng sanh là đủ rồi, cần gì phải đặt pháp danh? [Về chuyện thọ] Ngũ Giới, 

hãy nên dựa theo cách đã nói trong bức thư gởi cho bà Từ Phước Hiền nơi 

cuốn một bộ Văn Sao: Ở trước đức Phật lễ bái, tự thệ thọ giới. Theo Luật, 

[cư sĩ chỉ được phép] đắp loại y năm miếng thẳng, gọi là Mạn Y258, không 

có  những  sọc  ngang  một  dài  một  ngắn.  Người  đời  nay  phần  nhiều  chẳng 

đúng pháp, hoặc đắp y năm điều một dài một ngắn, hoặc đắp y bảy điều hai 

dài một ngắn, đều là trái luật. Ngay cả với Mạn Y đúng pháp, người tại gia 

cũng chỉ nên đắp khi lễ bái, trì tụng, kính lễ Tam Bảo, chớ nên thường đắp. 

Y năm điều của người xuất gia trước kia khá ngắn hẹp, giống như một cái 

khăn  bông  lớn  thường  chẳng  rời  thân,  vì  thế  gọi  là  Vụ  Y  (y  mặc  để  làm 

lụng). Nay thì y năm điều và y bảy điều to rộng như nhau, khi làm việc cũng 

chẳng thể đắp. Đấy chính là sự khác biệt giữa chế định xưa và nay vậy. 

Hiện thời, bất luận là ai đều nên chuyên tu Tịnh nghiệp, nhất tâm niệm 

Phật  cầu  sanh  Tây  Phương.  Gần  đây  do  chiến  sự  dữ  dội,  càng  nên  niệm 

Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát  cho  nhiều.  Nay  tôi  gởi  kèm  thêm  một  tờ  Khuyến 

Niệm Quán Âm Văn, mong hãy nói với hết thảy mọi người. Quang già rồi, 

mục  lực  lẫn  tinh  thần  đều  không  đủ,  lại  còn  hằng  ngày  niệm  Phật,  niệm 

Quán  Âm  và  chú  Đại  Bi  để  cầu  chúc  cho  quốc  dân,  cầu  siêu  cho  những 

người đã khuất nên không rảnh rỗi để nói nhiều. 

258 Do khi xưa khổ vải quá hẹp nên để may Mạn Y (y trơn) phải ghép năm miếng lại. Nhưng năm 

miếng ấy phải dài bằng nhau, không được cắt thành dài ngắn khác biệt. Hiện thời hầu như không 

thấy  Mạn  Y  gồm  năm  miếng  nữa  mà  Mạn  Y  luôn  được  may  bằng  cả  khổ  vải.  Mạn  Y  thường 

được  đắp  bởi  Sa  Di  và  người  tại  gia  thọ  Bồ  Tát  Giới  (cũng  có  trường  hợp  người  thọ  Ngũ  Giới 

đắp y nhưng khá hiếm). Tại Trung Hoa, Mạn Y của Sa Di và cư sĩ giống hệt nhau; riêng tại Việt 

Nam, Mạn Y của Sa Di và Sa Di Ni được may có một sọc nổi lên chính giữa tấm y. Y năm điều 

(An Đà Hội: Antarvāsa) của tăng sĩ cũng gồm năm miếng ghép lại, nhưng mỗi miếng ấy lại được 

cắt thành hai miếng nhỏ, một dài một ngắn (tức là gồm mười miếng tất cả. Gọi là “y năm điều” 

là do đếm theo chiều dọc của Y). Miếng đầu tiên và miếng cuối cùng của Y năm điều phải có hai 

miếng ngắn ở trên. Do cách may như vậy nên Tổ Ấn Quang mới viết   “y năm điều một dài một 

 ngắn” . Y bảy điều (Uất Đa La Tăng: Uttarāsamga) do gồm bảy miếng lớn ghép theo chiều dọc 

nên gọi tên như vậy. Mỗi miếng lại cắt thành hai miếng dài hai miếng ngắn ghép lại. Y này dùng 

để thọ trai, lễ bái, giảng kinh, tụng kinh nên thường gọi là Nhập Chúng Y. Các miếng này được 

may  đâu  lại,  dằn  chỉ  cho  nổi  lên  thành  vằn  nên  Tổ  gọi  là  “hoành  văn”  (sọc  ngang).  Y  của  chư 

tăng  Trung  Hoa  cắt  thành  từng  miếng,  nhưng  may  khít  nhau,  mỗi  miếng  không  may  chừa  mép 

như y của chư Tăng Việt Nam. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 257 of 274

187. Thư trả lời cư sĩ Tông Nguyện 

Qua các thứ cảnh tượng lúc lâm chung của lệnh thê259 đã được ghi chép 

đủ thấy pháp trợ niệm lợi ích lớn lao. Đã biết lợi ích của pháp trợ niệm, sao 

trong lúc thường ngày chẳng khuyên khắp hết thảy mọi người niệm Phật cầu 

sanh Tây Phương? Nếu lời ông nói chẳng phải là thêu dệt thì [bà nhà] quyết 

định  vãng  sanh.  Đối  với  phẩm  vị,  do  bà  ta  trọn  không  có  chánh  tín,  lâm 

chung  chưa  từng  phát  đại  Bồ  Đề  tâm  nên  sẽ  sanh  vào  Hạ  Phẩm.  Chớ  nói 

“theo như kinh Quán Vô Lượng Thọ Phật đã dạy thì người thuộc Hạ Phẩm 

đều  là  chúng  sanh  tạo  nghiệp!”  Bọn  họ  vốn  là  người  ác  niệm  Phật,  tức  là 

báng Phật, báng Pháp, báng Tăng, được khuyên nhủ nhiều lần vẫn chẳng tin, 

thân  -  miệng  -  ý  đều  báng  Tam  Bảo,  đến  khi  lâm  chung  sợ  chết,  nghe  nói 

đến lợi ích của sự vãng sanh Tây Phương mới sanh lòng tin, quyết định sanh 

trong Hạ Phẩm. Nhưng sanh trong Hạ Phẩm so với sanh lên trời làm thiên 

đế, thiên vương vẫn còn cao siêu hơn vô lượng vô biên lần. Nghiệp đã siêu 

phàm nhập thánh thì đâu còn thiếu sót chi? 

Người  đời  nay  ưa  phô  trương  hư  vọng,  chuyện  này  (tức  chuyện  tướng 

trạng vãng sanh tốt lành) chớ nên làm giả. Hễ bày trò giả dối thì người mất 

bị tổn hại, mà chính mình cũng mắc tội đem phàm lạm thánh. Hãy bảo lại lời 

này với các xã hữu, khuyên họ chú trọng tu hành thật sự để là chân Phật tử. 

Nếu không, sẽ trở thành quyến thuộc ma. Bệnh lao phần nhiều là do thường 

ăn  nằm  quá  độ  mà  ra,  đến  nỗi  phải  chết  sớm.  Nhưng  lúc  chết  lại  nẩy  sanh 

lòng tin và nhờ sức trợ niệm, ấy chính là biến nghiệp nhân duyên thành thiện 

nhân  duyên.  Nay  gởi  Thọ  Khang  Bảo  Giám,  Sức  Chung  Tân  Lương,  Liễu 

Phàm Tứ Huấn, Tịnh Độ Thánh Hiền Lục mỗi thứ một bộ và sớ cầu con, ba 

điều  trọng  yếu  để  cầu  con,  xin  hãy  đọc  kỹ  ngõ  hầu  con  cái  sau  này  chẳng 

đến nỗi bị chết thảm như thế! 

188. Thư trả lời cư sĩ La Khanh Đoan (thư thứ nhất) 

259 Tiếng gọi tỏ vẻ kính trọng vợ người khác. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 258 of 274

Bản  chú  giải  kinh  Kim  Cang  của  ngài  Tông  Lặc260  khá  ổn  thỏa.  Thạch 

Thiên  Cơ261  tự  phụ  bản  [chú  giải  của  ông  ta]  rất  hay,  nhưng  thật  ra  những 

chỗ trái nghịch kinh nghĩa [trong bản chú giải ấy] chẳng thể nêu trọn từng 

điều được! Ở Nam Kinh, có bản Tâm Kinh được chú giải bởi năm vị thiện 

tri thức, hãy nên khuyên hết thảy mọi người xem bản ấy. Người ta thỉnh bản 

chú  giải  kinh  Kim  Cang  [về  đọc]  là  vì  muốn  hiểu  nghĩa.  Đối  với  Nghĩa  lý 

kinh Kim Cang, nếu chẳng chí thành thọ trì, đọc tụng, dẫu hiểu được ý nghĩa 

kinh văn thì vẫn như mây mù che lấp mặt trời, chẳng thấy được chân tướng. 

Hiềm rằng người đời chỉ biết coi trọng chuyện hiểu nghĩa, chẳng biết lợi ích 

thật sự là do cung kính, chuyên tinh thọ trì! 

Mười  bảy  người  cùng  nguyện  quy  y  ấy,  nay  đặt  pháp  danh  cho  mỗi 

người, viết thẳng vào đơn ghi danh. Ông hãy nên bảo họ: Đã phát tâm quy 

y thì hãy nên nương theo Phật pháp để tu trì. Phàm những pháp luyện đan, 

vận khí v.v… của ngoại đạo đều nên bỏ hết đi. Nếu vẫn tu tập theo pháp của 

bọn  ngoại  đạo  ấy  sẽ  trở  thành  tội  nhân  trong  Phật  giáo,  ví  như  người  dân 

trong nước nương nhờ bọn giặc cướp vậy! Luyện đan, vận khí chẳng phải là 

không có điểm tốt, đấy là pháp để dưỡng thân. Bọn họ cho rằng đấy là Phật 

pháp  chân  truyền,  ngược  ngạo  bảo  Phật  pháp  chẳng  bằng  pháp  của  họ.  Do 

vậy,  kẻ  vô  tri  tưởng  luyện  đan,  vận  khí  của  ngoại  đạo  chính  là  Phật  pháp! 

Cái tội gây lầm lạc cho người khác nặng hơn ưu điểm dưỡng thân trăm ngàn 

vạn lần! Vì thế, chẳng thể không nói toạc ra để bọn họ khỏi vì hảo tâm mà 

chuốc lấy quả báo báng pháp, hoại pháp. 

Nhân dân hiện thời đang ở trong cảnh nước sâu lửa bỏng, hãy nên niệm 

Phật, niệm Quán Âm để làm phương cách đề phòng sẵn. Lệnh nghiêm262 là 

người thật hiếm thấy trong đời Mạt, đủ nêu gương cho đời. Tôi sẽ sửa chữa 

bài ghi chép đại lược của Quách Trí Úc để cho lời văn được sáng sủa, gãy 

gọn hơn. Nhưng gần đây khá bận bịu, chẳng rảnh rỗi lo đến, đợi sau này có 

lúc rảnh rang sẽ chấp bút. Phận làm con nêu tỏ đức hạnh của cha mẹ thì cần 

phải  chú  trọng  nơi  tận  tụy  thực  hành.  Nếu  chính  mình  có  thể  lập  đức,  thể 

260  Tông  Lặc  (1318-1391)  là  một  vị  Tăng  thuộc  Tông  Lâm  Tế  sống  vào  đầu  đời  Minh.  Sư  là 

người Đài Châu (nay là huyện Lâm Hải, tỉnh Chiết Giang), tự Quý Đàm, hiệu Toàn Thất. Năm 

lên  tám  tuổi,  Sư  tới  chùa  Tịnh  Từ  ở  Hàng  Châu  để  học  pháp  với  ngài  Tiếu  Ẩn  Đại  Hân,  mười 

bốn tuổi xuống tóc, hai mươi tuổi thọ Cụ Túc. Sư cũng tham học với ngài Kính Sơn Nguyên Tẩu. 

Đầu đời Minh, vua xuống chiếu cử Sư làm trụ trì chùa Thiên Giới, sai Sư cùng với sư Như Kỷ 

soạn các bộ Lăng Già Kinh Chú Giải, Bát Nhã Tâm Kinh Chú Giải và Kim Cang Bát Nhã Kinh 

Chú Giải; đồng thời kiểm điểm Đại Tạng Kinh, soạn ra nhạc phổ tán Phật. Năm Hồng Vũ thứ 10 

(1377),  Sư  sang  Tây  Vực,  thỉnh  được  kinh  Trang  Nghiêm  Bảo  Vương  và  Văn  Thù  Kinh  v.v… 

Năm Hồng Vũ 15 (1382), Sư trở về Trung Hoa, được phong chức Hữu Thiện Thế cai quản Tăng 

Lục Ty. Về sau, do triều thần tìm đủ mọi cách gièm báng, Sư bèn thoái ẩn về am Viên Thông. Về 

sau, Sư mất tại chùa Thạch Phật thuộc Giang Phố. Ngoài những trước tác kể trên, Sư còn soạn 

các bộ Toàn Thất Ngoại Tập, Toàn Thất Cảo v.v… 

261  Thạch  Thiên  Cơ  (1659-1736),  tên  thật  là  Thạch  Thành  Kim,  tự  Thiên  Cơ,  hiệu  Tỉnh  Trai, 

người Dương Châu, ham học từ nhỏ, rất thông thạo, suốt đời lấy việc dạy học trước tác làm vui. 

Ông trước tác rất nhiều, những trước tác được tập hợp thành bộ Truyền Gia Bảo Toàn Tập. 

262 Tiếng gọi cha người khác nhằm tỏ ý kính trọng. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 259 of 274

hiện lòng nhân thì người khác sẽ tự tôn kính cha mẹ mình là bậc đức hạnh 

tốt  đẹp.  Nếu  không,  người  ta  sẽ  nói:  “Người  có  đức  hạnh  tốt  ắt  sẽ  có  con 

cháu đáng trọng. Con đã chẳng được như vậy, chắc là [cha mẹ] có điều ác 

ẩn giấu nên mới thành ra như thế!” Do vậy nói: “Làm rạng danh cha mẹ chỉ 

do chính mình tận tụy thực hành, chứ không phải do văn tự, lời lẽ”. Nhưng 

nếu không có văn tự, lời lẽ thì không thể nào làm cho người khác nức lòng. 

Vì thế, Quang cũng đồng ý viết bài kỷ niệm cho cha ông. Hãy nên đem điều 

này dạy khắp những kẻ làm con thì lợi ích sẽ lớn lao lắm! 

[Nghi thức] Mông Sơn thì chiếu theo kinh văn mà đọc, cũng chẳng có gì 

rất  bí  mật  cả!  Đối  với  việc  kết  ấn,  ngay  ở  tùng  lâm  cũng  là  phô  diễn,  chứ 

thật ra chưa dựa theo thật nghĩa mà kết ấn263, vì thế chẳng cần phải kết ấn! 

189. Thư trả lời cư sĩ La Khanh Đoan (thư thứ hai) 

Chuyện thọ giới nên lấy chí thành sám hối làm chánh. Tự thọ trước đức 

Phật,  Quang  thay  mặt  [Tam  Bảo]  chứng  minh,  nhưng  quan  trọng  là  ở  chỗ 

phản  tỉnh,  quán  sát  nơi  khởi  tâm  động  niệm.  Phản  tỉnh,  quán  sát  được  như 

thế  thì  sẽ  tự  có  thể  “chẳng  làm  các  điều  ác,  vâng  giữ  các  điều  lành”.  Nếu 

chẳng phản tỉnh, quán sát ở nơi ấy thì tuy có thọ giới vẫn là kẻ thường phạm 

giới! Trong khoảng tháng Tám, các loại sách sẽ được dần dần gởi tới. Hiện 

thời  thế  đạo  nhân  tâm  đã  suy  hãm  đến  cùng  cực,  nếu  chẳng  tích  cực  đề 

xướng nhân quả báo ứng và giáo dục trong gia đình, chắc chắn chẳng có lợi 

ích thật sự! Giáo dục trong gia đình càng phải chú trọng nhân quả báo ứng. 

Đấy chính là phương tiện lớn lao để thánh hiền, Phật, Bồ Tát bình trị thiên 

hạ, độ thoát chúng sanh. 

Tu trì trong hiện thời chỉ có Tịnh nghiệp thật là bậc nhất. Chớ nên nghe 

Thiền uyên áo, mầu nhiệm, Giáo uyên thâm, Mật lạ lùng, đặc biệt, mà bị lay 

chuyển để rồi do vậy liền thấy khác, nghĩ lạ, bỏ mất đạo phổ độ chúng sanh 

của đức Như Lai đến nỗi chính mình vẫn làm kẻ luân hồi trong sanh tử nơi 

thế  giới  Sa  Bà  này;  đáng  buồn,  đáng  đau  lắm!  Ắt  phải  nên  chuyên  tu  tịnh 

hạnh, giải quyết cho xong ngay trong đời này, ngõ hầu chẳng uổng đời này 

và dịp gặp gỡ này. Chuyện đả thất hãy nên dựa theo chương trình của Thiền 

Môn Nhật Tụng, bỏ bớt những đoạn kinh văn rườm rà, chuyên chú nơi niệm 

Phật thì sẽ được lợi ích lớn. 

Bát Quan Trai [Giới] lấy “không ăn quá Ngọ” làm Thể. Người đời nay 

thể chất yếu đuối, lắm bệnh, mà còn đả thất niệm Phật, đấy chính là tinh tấn 

263 Vì nếu kết ấn đúng pháp thì phải vừa kết ấn vừa quán tưởng chủng tự của vị bổn tôn của ấn 

chú ấy, đồng thời tâm phải thể nhập phẩm đức của vị tôn thánh ấy, sao cho tam mật tương ứng. 

Chẳng hạn như khi tụng chú Cam Lộ Thủy Chân Ngôn trong nghi thức Mông Sơn, người tụng kết 

ấn, đồng thời phải tưởng trong tâm có một vầng trăng, chính giữa vầng trăng có Phạn tự Bham 

(thường phiên âm thành Vãm hoặc Noan trong chữ Hán), sáng chói ngời, từ giữa chữ ấy tuôn ra 

nước  Bát  Nhã  Cam  Lộ  Tánh  Thủy  tràn  ngập  khắp  pháp  giới,  nhuần  thấm  hết  thảy  chúng  sanh 

trong nghiệp đạo, khiến họ đều lìa phiền não, được thanh tịnh. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 260 of 274

hành đạo. Lắng lòng tọa Thiền chẳng thể nào sánh bằng được, có lẽ không 

nên chấp trước! Nếu không, sợ rằng sẽ bị bệnh. Hơn nữa, phương Nam khi 

đả thất ăn điểm tâm với phân lượng quá nhiều, chẳng những tâm không thể 

quy nhất, mà thức ăn cũng chẳng dễ tiêu! Hãy nên kiêng ăn nhiều! Hai lượt 

cháo hoặc hai lượt cơm là được rồi. Nói đến chuyện “hôm trước [ngày mở 

thất] liền trì Bát Quan Trai” cũng không phải là lời bàn luận đích xác. Đã trì 

vào ngày hôm trước [bữa khai thất] thì trong suốt một thất không nên trì hay 

sao? Cần biết rằng: Một pháp Niệm Phật sự lý rất sâu, chúng ta hãy lượng 

theo sức mà làm, chớ nên ép buộc người khác gây khó khăn khiến cho người 

ta chẳng khởi lên ý tưởng mạnh mẽ; như vậy là được rồi. Chuyện trong thiên 

hạ lý có nhất định nhưng pháp tùy cơ, chi tiết có thể sửa đổi, nhưng đường 

lối tổng quát chẳng đổi thì mới mong có thành tựu. Giữ khăng khăng quy củ 

đã thành lập hay lầm lạc lập ra chương trình mới đều khó thể thâu được hiệu 

quả. Mong hãy khéo cân nhắc ngõ hầu đích thân đạt được Tam Muội vậy! 

190. Thư trả lời cư sĩ Huệ Thanh

Ông đã đến tuổi cổ hy (bảy mươi), lại còn phải dạy học kiếm ăn, nhưng 

cuồng  tâm  vẫn  chẳng  dứt!  Muốn  nghiên  cứu  Lăng  Nghiêm,  Thiền  Tông, 

muốn được vang danh “có Thiền, có Tịnh”. Thật có thể gọi ông là kẻ  “chưa 

 đến  suối  vàng  chưa  chết  lòng”    (Thế  tục  nói:   “Chẳng  đến  Hoàng  hà  chẳng  cam 

 lòng” ,  đấy chính là đã khéo léo dùng Hoàng Hà thay cho hoàng tuyền (suối vàng). Nếu 

 đến suối vàng, dẫu chẳng chịu nguội lạnh tấm lòng thì cũng đành nguội lạnh cõi lòng mà 

 thôi).  Những kẻ biết tà thấy lầm hiện thời nhan nhãn khắp thế giới. Ai có tinh 

thần để biện luận với bọn họ? Đã biết lời phê phán Bát Thức là sai, sao vẫn 

gởi cho người khác? 

Tri thức hiện thời mỗi người đề cao một pháp, ông hãy nên đọc kỹ các 

sách Tịnh Độ, lấy cổ nhân làm thầy để khỏi đến nỗi bị mê muội. Nếu thân 

cận những tri thức theo kiểu trẻ trung, hiện đại264 hiện thời, chắc sẽ có kẻ mê 

mà chẳng biết mình đang mê! Đối với sách Yếu Giải mà ông còn chưa mãn 

ý,  bảo  [ngài  Ngẫu  Ích]  học  vấn  chẳng  bằng  ngài  Liên  Trì,  nhưng  lũ  ta  há 

dám suy đoán xằng bậy sở chứng của cổ nhân ư? Nếu bàn đến chỗ mấu chốt, 

trọng yếu về mặt nghĩa lý của sách Yếu Giải thì quả thật là ngàn đời chưa hề 

có. Tàng Kinh Viện có sách Tịnh Độ Thập Yếu, Bảo Vương Luận cũng nằm 

trong bộ sách ấy, sao lại bảo là tìm [Bảo Vương Luận] không ra? 

Bản chú giải Khai Mông265 có cũng được, không cũng được. Cái học của 

ngài  Thông  Trí  có  chỗ  thông  mà  cũng  có  chỗ  chưa  thông.  Những  bản  chú 

giải cổ của kinh Lăng Nghiêm nhiều vô số, cần gì phải đọc bản Khai Mông 

ấy? Khai Mông cũng sao lục văn của người xưa, nhưng sư [Thông Trí] sắp 

264 Nguyên văn “thời mao” có nghĩa là những trào lưu thời thượng, thích lập dị, chạy theo thời 

trang, coi đó là trẻ trung, tiến bộ, không cổ hủ, bảo thủ. 

265 Đây là bộ Lăng Nghiêm Khai Mông của sư Thông Trí Tầm Nguyên. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 261 of 274

xếp  không  theo  thứ  tự.  Ông  thử  đọc  lá  thư  gởi  cho  hòa  thượng  Tịch  Sơn 

chùa  Vạn  Thọ  trong  Văn  Sao  sẽ  hiểu  ý.  Muốn  thấy  được  đại  ý  kinh  Lăng 

Nghiêm  thì  cần  phải  tìm  tòi,  phân  tích  từng  câu  kinh  văn,  chú  thích  tường 

tận thì mới [thấy rõ ràng] như nhìn vào đường chỉ tay trong lòng bàn tay. 

Ông tuổi đã gần bảy mươi mà vẫn chưa hiểu rõ pháp môn Tịnh Độ, cứ 

si tâm vọng tưởng muốn nghiên cứu Lăng Nghiêm, lại muốn biết mùi vị của 

Thiền Tông. Đừng nói chưa biết mùi vị nhà Thiền; dẫu biết rồi cũng chẳng 

thể gọi là “có Thiền”! Sao ông không đọc bài Tịnh Độ Quyết Nghi Luận và 

Tông  Giáo  Bất  Nghi  Hỗn  Lạm  Luận  của  Quang  vậy?  Ông  muốn  được  “có 

Thiền”  thì  ông  phải  nằm  mộng!  Nếu  không,  chẳng  thể  “có  Thiền”  được! 

Tâm phải đặt nơi “cầu không thể được”; nếu đích thân thấy được điều này 

thì may mắn lớn. Nếu không, hãy nhất tâm niệm Phật, niệm đến mức cùng 

cực sẽ tự biết ngay. Dẫu chẳng biết, nhưng được vãng sanh Tây Phương thì 

lo gì không biết? 

Ông  muốn  người  khác  chỉ  cho  ông  [chân  tâm]  nhất  định  ở  chỗ  nào  thì 

chính là kẻ si “dán trụ gảy đàn Sắt”266 vậy. Ông hoàn toàn chẳng có khí phận 

Thiền môn, lầm lạc bảo những lời cổ nhân nói như  “đem cái tâm [của ông 

 lại đây], ta sẽ an cho ông”267 là mờ mịt, chẳng sợ mắc tội báng pháp ư? Đấy 

chính là cổ nhân vận dụng tâm tham cứu đến cùng cực, cho nên từ một lời 

liền đích thân thấy được bản lai như người uống nước, lạnh - nóng tự biết. 

Ông dùng cái tâm dò đoán suy lường để lãnh hội nơi văn tự bề ngoài, nên 

266 “Giao trụ cổ sắt” (dán trụ, gảy đàn Sắt) là một thành ngữ cổ thường được dùng để chỉ những 

kẻ  chấp  chặt  một  cách  mù  quáng,  không  biết  quyền  biến.  Theo  Hán  Ngữ  Thành  Ngữ  Tự  Điển, 

Sắt là một loại đàn cổ, giống như đàn Cầm (cả hai loại đàn này đều trông từa tựa như đàn tranh 

nhưng nhỏ hơn và thanh nhã hơn), nhưng tiếng vang và cao hơn. Trụ là những con sáo (tức những 

miếng gỗ nhỏ hình tam giác đặt trên mặt đàn có thể di động để biến đổi độ căng của dây đàn). 

Theo sách ấy, có một người nước Tề sang đất Triệu học đàn Sắt. Do người nước Triệu chỉnh dây 

đàn  rất  khéo,  người  nước  Tề  bèn  dùng  keo  dán  chặt  con  sáo  xuống  mặt  đàn  cho  khỏi  lạc  điệu 

rồi trở về nước. Suốt ba năm anh ta tập đàn nhưng không đàn thành khúc nào, đâm ra oán trách 

người nước Triệu giấu nghề. Có người từ đất Triệu đến thăm, anh ta bèn hỏi ra mới biết mình quá 

xuẩn ngốc: Những con sáo không thể di chuyển thì làm sao biến đổi xoang điệu cho được! 

267 Khi Nhị Tổ Thần Quang Huệ Khả của Thiền Tông cầu Sơ Tổ Bồ Đề Đạt Ma dạy cho cách 

an tâm, Tổ Đạt Ma đã dạy:  “Ông đem cái tâm của ông lại đây, ta sẽ an cho”.  Tổ Huệ Khả thưa: 

 “Con không tìm được cái tâm”,  Tổ Đạt Ma liền dạy:  “Ta đã an tâm cho ông rồi đó”. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 262 of 274

mới cho là mờ mịt, không thân thiết, phân minh!  “Thuần tưởng tức phi”268 

nghĩa là bay lên, sao lại lầm lạc bảo là “tâm ở trên đảnh”269? Đúng là tri kiến 

ngoại  đạo  nói  nhăng  nói  càn!  Kinh  được  dẫn  trong  Cảm  Ứng  Vựng  Biên 

chưa  từng  giảo  chánh,  đối  chiếu,  nhưng  ý  nghĩa  chánh  yếu  là  “thiên  thần 

giám sát chẳng hề xa lìa”, cũng chẳng cần phải chấp chết cứng từng câu từng 

chữ. 

 “Tâm như nước lặng, gương sáng” là ước theo bản thể để nói.  “Gương 

 sáng chẳng phải đài” chính là thánh tình và phàm tình đều tận, Năng - Sở 

lưỡng  vong  (chủ  thể  và  đối  tượng  được  nhận  biết  đều  mất).  Ông  chỉ  sợ 

người  khác  chấp  trước,  nhưng  [chính  ông  lại]  lầm  lạc  khác  nào  vạn  dặm. 

Sách Kim Cang Bàng Chú là do ngoại đạo nói ra, ông coi đó là Phật pháp, 

đáng  than  tột  cùng!  Cái  được  cầu  chính  là  tâm,  nhưng  cần  phải  hiểu  được 

cái tâm ấy thì mới tốt. Nếu không, chẳng những cái được cầu chính là tâm 

mà ngay cả cái bị buông bỏ cũng chưa hề chẳng phải là tâm! Ngay như làm 

chuyện giết - trộm - dâm, có bao giờ chẳng phải là tâm? Có thể nói ông [là 

268 Đây là một câu kinh trích từ kinh Lăng Nghiêm thuộc phần biện định về Ngũ Ấm Ma. Sau khi 

nghe đức Phật nói các danh hiệu của kinh, ngài A Nan liền hỏi về nguyên nhân có các nẻo luân 

hồi. Đức Phật dạy nguyên nhân “do tình hay tưởng khác nhau mà có thăng hay đọa”. Chúng tôi 

xin trích dẫn nguyên văn đoạn kinh ấy và lời giảng của pháp sư Viên Anh trong sách Đại Phật 

Đảnh Thủ Lăng Nghiêm Kinh Giảng Nghĩa: 

Chánh kinh:  “Thuần tưởng tức phi, tất sanh thiên thượng. Nhược phi tâm trung kiêm phước 

 kiêm huệ, cập dữ tịnh nguyện, tự nhiên tâm khai, kiến thập phương Phật, nhất thiết Tịnh Độ, 

 tùy nguyện vãng sanh”.  

Giảng : Tưởng là lắng lòng quán tưởng, chẳng phải là loạn tưởng. Tưởng ở đây khác với tưởng 

 của loài noãn sanh. Ước theo lúc chúng (tức loài noãn sanh) thọ sanh thì Tưởng của chúng là 

 tưởng vọng nhiễm, còn Tưởng [được nói đến trong đoạn kinh văn] ở đây là ước theo [người ấy] 

 lúc còn sống đã quen tu tập Tưởng thắng diệu. Do thuần tưởng có cảnh giới thắng diệu nên có 

 thể bay lên, chẳng đến nỗi đọa lạc, ắt sanh lên cõi trời, sống trong cõi trời… “Thuần tưởng” ở 

 đây thuộc về [tưởng] của chư thiên trong tam giới, nên thấy được chư thiên, đều do thiện nghiệp 

 từ trong cái tâm quán tưởng ấy cảm thành. Nếu trong cái tâm thuần tưởng bay lên ấy, lúc bình 

 thời  có  kiêm  tu  phước,  tu  huệ,  chẳng  hạn  như  cúng  Phật  là  phước  nghiệp,  nghe  pháp  là  huệ 

 nghiệp và những người có tịnh nguyện, vẫn thường nguyện học theo Phật, được Phật thọ ký, và 

 những ai muốn cầu vãng sanh nguyện được thấy Phật. Phàm [những người bình thường không 

 tu  tập]  khi  thọ  mạng  sắp  hết,  thần  thức  hôn  ám,  trông  khắp  mười  phương  giống  như  một  vùng 

 tối, mờ mờ, mịt mịt, chẳng biết đi về đâu. [Còn người do tu tập thuần tưởng], nay do tưởng thuần 

 tịnh và sức phước huệ cùng với sức tịnh nguyện, tự nhiên tâm địa khai thông, thấy mười phương 

 Phật, hết thảy Tịnh Độ, như cõi Cực Lạc của Phật A Di Đà, cõi Lưu Ly của Phật Dược Sư v.v… 

 mười phương đều hiện, hơn - kém rành rành. Vì thế, được tùy nguyện vãng sanh”. 

269 Bọn Đạo Sĩ đã soạn ra cuốn Thái Ất Kim Hoa Tông Chỉ, mạo danh tác giả là Thuần Dương Lã 

Tổ (Lã Động Tân) để xuyên tạc kinh Lăng Nghiêm như sau:  “Các thầy vâng giữ diệu dụng, vẫn 

 còn  có  bí  quyết  nhanh  chóng  nhất  trong  các  bí  quyết,  tức  là  lúc  buông  xuống  muôn  duyên,  chỉ 

 dùng chữ Y của Phạm Thiên (tức là Nhật Nguyệt Thiên Cương, đấy chính là mắt trái, mắt phải và 

 chính giữa hai chân mày trong thân người. Tiên thiên thần nhân đều có đủ ba mắt như Đẩu Mẫu 

 Lôi Tổ vậy. Con người biết tu luyện, mi tâm (chính giữa hai mày) liền mở ra, con mắt được mở ra 

 ấy gọi là Thiên Mục)… Các thầy tuân hành pháp, chẳng có pháp nào khác để cầu tiến, chỉ thuần 

 tưởng ở nơi đó. Kinh Lăng Nghiêm nói: “Thuần tưởng tức phi, tất sanh thiên thượng”. Thiên [ở 

 đây] không phải là trời xanh thẳm, mà chính là Càn cung (đảnh đầu) trên thân, lâu ngày tự nhiên 

 sẽ được thân ở ngoài cõi trời”.  Do bọn Đạo Sĩ xuyên tạc kinh Phật để chứng minh phép luyện 

đan vận khí nên Tổ mới chê là  “hồ thuyết ba đạo”  (nói nhăng, nói càn). 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 263 of 274

hạng người] biết nhiều, hiểu nhiều, nhưng đối với chuyện này lại chẳng biết 

quy hướng về đâu để được thọ dụng! Ông hãy nên chết lòng sốt sắng niệm 

Phật, đừng làm [ra vẻ] một vị đại thông gia giỏi phân biệt pháp nghĩa kiểu 

đó,  sẽ  chẳng  uổng  đời  này,  chẳng  phí  dịp  gặp  gỡ  này.  Nếu  không,  sanh  tử 

xảy đến, vẫn theo nghiệp thọ báo y như cũ! Mong gặp được pháp môn Tịnh 

Độ lần nữa, e rằng chẳng được may mắn như thế đâu! 

191. Thư trả lời cư sĩ Hồ Trạch Phạm (thư thứ nhất) 

Xem thư gởi đến, có thể nói là “phát đại Bồ Đề tâm để mong mình lẫn 

người đều được lợi”, nhưng thư viết  “tâm lợi mình nhạt nhẽo, tâm lợi người 

 thiết tha”  cũng là ngữ bệnh! Chẳng thể tự lợi thì trọn chẳng thể làm lợi lớn 

lao cho người khác được! Hai điều ấy hãy nên chẳng phân biệt thân - sơ mới 

đúng. [Tự lợi và] lợi tha chính là một nguyện mà thôi, đối với tự lợi ắt phải 

dốc hết tâm lực, há nên đối với phương diện tự lợi lại nói là nhạt nhẽo, lầm 

lạc học theo thân phận của đại Bồ Tát! 

Cuốn Di Đà Kinh Bạch Thoại Giải của ông Hoàng Hàm Chi   (lúc ấy ông 

 ta  đang  giữ  chức  Đạo  Đài   270   vùng  Ninh  Thiệu,  vẫn  chưa  quy  y)  trích  dẫn  những 

kinh  văn  từ  những  sách  vở  khác,  nhưng  trước  đấy  không  dẫn  nguyên  văn 

mà  dùng  ngay  Bạch  Thoại  để  diễn  giải  [ý  nghĩa  những  đoạn  kinh  văn  ấy], 

quả  thật  là  một  thiếu  sót  lớn!  Khi  ấy,  Quang  chẳng  nghĩ  làm  như  vậy  là 

đúng lắm, nhưng chưa thể khuyên ông ta không nên làm như vậy. Năm Dân 

Quốc 18 (1929), ông ta lại soạn cuốn Phật Học Đại Ý  (khoảng hai trăm trang)

, Triêu Mộ Khóa Tụng Bạch Thoại   (hơn hai trăm trang) cũng giống như vậy. 

Quang  bảo  ông  ta  trước  hết  dẫn  nguyên  văn  kinh  điển,  phía  dưới  lại  dùng 

Bạch Thoại để chú thích thì phần kinh văn [vừa dẫn] có thể dùng làm căn cứ 

[chứng tỏ những câu ấy xuất phát từ kinh luận của Phật, của Tổ], phần Bạch 

Thoại chỉ là giải nghĩa sẽ có lợi ích. Thật ra, chỉ dùng lối văn rõ ràng để diễn 

tả thì mới là hợp căn cơ, nhưng chẳng nên chuyên bắt chước theo quy cách 

270 Theo quy chế quan chức đời Thanh, cả nước được chia thành nhiều Tỉnh, mỗi Tỉnh lại chia 

thành nhiều Phủ (hoặc Châu, Sảnh). Mỗi Phủ gồm nhiều Huyện. Quan đầu tỉnh gọi là Tổng Đốc 

nắm trọn quyền hành chánh, quân sự và tư pháp từ một tỉnh đến ba tỉnh; chỉ riêng Tổng Đốc Tứ 

Xuyên là quản trị một tỉnh. Sau này, danh xưng Tổng Đốc ít dùng, hầu như chỉ dùng danh xưng 

Tuần Phủ (Tuần Vũ) và quyền hành của Tuần Phủ được thu gọn trong một tỉnh. Tuần Phủ thường 

được gọi bằng danh xưng Phủ Quân, Phủ Đài. Dưới chức Tuần Phủ lại lập ra chức Bố Chánh Sứ 

chuyên  lo  việc  hành  chánh,  dân  sự,  ngân  khố  của  một  tỉnh,  chức  quan  này  thường  được  gọi  là 

Phiên Đài hoặc Phiên Ty. Đôi khi, có trường hợp đặc biệt như Phiên Đài Quảng Đông lại trông 

coi cả việc trị an. Bên cạnh Bố Chánh Sứ còn có quan Án Sát Sứ, chuyên lo việc tư pháp trong 

một tỉnh, giám sát và thuyên chuyển những quan chức nhỏ hơn. Chức quan này thường được gọi 

là Niết Đài hoặc Niết Ty. Chức quan phụ tá Niết Đài, trông coi một Đạo (gồm nhiều Phủ) được 

gọi là Đạo Viên hoặc Đạo Đài. Ông Hoàng Hàm Chi giữ chức Đạo Đài hai phủ Ninh Ba và Thiệu 

Hưng nên gọi là Ninh Thiệu Đạo Đài. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 264 of 274

trong nhà trường vào thời gần đây271. Thoạt đầu ông ta rất vội vã, muốn đem 

in ngay. Do vậy, vĩnh viễn không nhắc tới nữa. Quang cũng vĩnh viễn không 

hỏi tới nữa vì sợ ông ta thấy tốn công sẽ đình chỉ. 

Các hạ đã thờ pháp sư Hoằng Nhất làm thầy, [tác phẩm do các hạ biên 

soạn]  lại  được  Hồ  Ký  Trần  giảo  duyệt,  lại  cậy  ông  Phạm  Cổ  Nông  giảo 

duyệt, cần gì phải gởi cho Quang nữa? Quang đã bảy mươi hai tuổi, tinh lực 

lẫn mục lực đều không đủ. Tất cả những bưu kiện từ bên ngoài gởi đến đều 

để nguyên đem gởi trả lại vì tự thấy mình chẳng rảnh rỗi, đâu thể nhọc nhằn 

vì  người  khác  được?  Sách  ấy  tôi  chưa  từng  đọc  qua!  Nghe  nói  mùa  Đông 

năm ngoái ông Cổ Nông trở về nhà; đã từ nhiệm chức vụ ở Phật Học Thư 

Cục, nhưng đối với những sách vở có quan hệ khẩn yếu vẫn lo liệu đôi chút 

tại nhà. 

Ngàn  vạn  phần  xin  đừng  gởi  [bản  thảo]  tới,  Quang  thật  chẳng  có  tinh 

thần để thù tiếp chuyện bên ngoài. Huống chi còn có chuyện chưa giải quyết 

xong, muốn cầu người khác lo giùm mà chẳng thể được, quả thật là lo nghĩ 

đến  cùng  cực.  Hiện  nay  chiến  sự  khốc  liệt  như  thế,  nhân  dân  cả  nước  đều 

khó yên tâm. Hằng ngày chỉ trì chú Đại Bi, niệm danh hiệu Quán Âm để cầu 

Tam Bảo gia bị khiến cho chiến tranh chấm dứt mà thôi (Ở đây là nói về cuộc 

chiến ở Thượng Hải vào năm Dân Quốc 21 - 1932. Người biên tập chú thích) 

192. Thư trả lời cư sĩ Hồ Trạch Phạm (thư thứ hai)

Chiến sự đã dứt là do trăm ngàn vạn thiện sĩ Tăng - tục Trung Quốc tha 

thiết cầu nguyện mà cảm nên. Quang bất quá chỉ là một trong số trăm ngàn 

vạn người mà thôi! Nếu nói là do lòng Thành của tôi cảm vời thì sẽ thành 

“trộm  danh,  đoạt  sự  tốt  lành”,  không  có  công  lao  gì  mà  mạo  nhận!  Há 

Quang chịu nhận sự khen ngợi ấy ư? Sách Lễ Ký chép:  “Làm người ắt phải 

 theo lẽ thường” , cư sĩ bảo “[Quang] là cổ Phật tái lai không còn ngờ gì nữa” 

tức là coi Phật như phàm phu, coi phàm phu là Phật, so với lỗi quy công cho 

Quang càng lớn hơn vô lượng lần! Ông và tôi có duyên, hãy nên đối đãi với 

nhau bằng tình ý chân thật. Nếu nói như vậy (tức là nói đại sư Ấn Quang là 

cổ Phật tái lai – ghi chú của người dịch) thì đôi bên đều phạm tội lỗi! 

Kinh  Di  Đà  là  pháp  môn  căn  bản  của  pháp  môn  Tịnh  Độ.  Phẩm  [Phổ 

Hiền]  Hạnh  Nguyện  tuy  rộng  lớn  sâu  mầu  nhưng  xét  đến  cùng  chẳng  phải 

là  nguồn  pháp  căn  bản  của  pháp  môn  Tịnh  Độ.  Vì  thế,  hãy  nên  cùng  tụng 

271 Thời ấy trong khuynh hướng sôi nổi phá bỏ lối học từ chương, cổ điển, sáo mòn đời Thanh, 

các nhà giáo dục Trung Hoa đầu thời Dân Quốc chủ trương mọi văn bản đều viết bằng văn Bạch 

Thoại, cực lực đả phá việc trích dẫn nguyên văn những thư tịch cổ trong bài viết, cũng như cấm 

học trò học viết văn theo lối Văn Ngôn. Tổ chủ trương vẫn dùng Văn Ngôn, nhưng viết cho rõ 

ràng, đơn giản, dễ hiểu, không dùng quá nhiều điển tích cầu kỳ, chấm câu rõ ràng để người đọc 

dù ít học vẫn có thể lãnh hội được. Quan điểm này hoàn toàn đúng đắn vì về sau này, do chỉ học 

theo lối văn Bạch Thoại, rất nhiều người đã tốt nghiệp đại học ở Hoa Lục, Đài Loan mà vẫn rất 

lúng túng, gặp rất nhiều khó khăn khi đọc những tác phẩm viết bằng Văn Ngôn. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 265 of 274

hai  kinh,  trọn  chớ  nên  chỉ  tụng  phẩm  Hạnh  Nguyện,  chẳng  tụng  kinh  Di 

Đà. Chỉ tụng kinh Di Đà, không tụng phẩm Hạnh Nguyện thì được; chứ chỉ 

tụng Hạnh Nguyện, không tụng kinh Di Đà thì không được! Dùng kinh Di 

Đà  làm  khóa  tụng  sáng  tối  hoặc  tụng  nhiều  hơn  cũng  được,  quyết  chớ  nên 

trọn chẳng tụng kinh Di Đà để chuyên tụng phẩm Hạnh Nguyện, vì [làm như 

vậy] sẽ trở thành tu trì mà quên gốc vậy. 

Hai kinh ấy cố nhiên không có cao - thấp, nhưng đối với hành nhân Tịnh 

Độ lại có thân - sơ; do vậy, chẳng thể luận định các kinh Đại Thừa giống hệt 

như nhau được. Những lợi ích của mười đại nguyện vương như đã nói [trong 

phẩm  Hạnh  Nguyện]  vốn  là  nêu  ra  những  điều  thù  thắng,  ông  cho  rằng 

những lợi ích đạt được bởi kinh Di Đà chẳng được như thế hay sao? Nếu nói 

như vậy, về mặt khuyên dạy cũng có thể chấp nhận được, nhưng nơi phương 

diện  Thể,  Đạo,  Minh  Tông  (nêu  rõ  tông  chỉ)  sẽ  chẳng  tránh  khỏi  [khuyết 

điểm] chỉ hiểu theo mặt chữ.  “Chúng sanh sanh giả, giai thị A Bệ Bạt Trí”  

(Chúng sanh sanh về cõi đó đều là Bất Thoái Chuyển); bậc A Bệ Bạt Trí cố 

nhiên có thể tùy loại hóa thân. Cư sĩ luận định kinh A Di Đà như thế, Quang 

chưa hề thấy nghe bao giờ! Thứ nghị luận thừa thãi ấy sao bằng không mở 

miệng thốt ra sẽ hữu ích hơn hay sao? 

193. Thư trả lời cư sĩ Hồ Trạch Phạm (thư thứ ba)

Nhận được thư đầy đủ. Đã muốn lợi người hãy nên y theo kinh văn. Sao 

lại gọi Vô Lượng Thọ Kinh là Đại A Di Đà Kinh? Trong Đại Tạng vốn có 

bản kinh A Di Đà272 được dịch vào đời Ngô, lại có bản Đại A Di Đà Kinh 

do  Vương  Long  Thư  giảo  chánh  vào  đời  Tống.  Nếu  gọi  [kinh  Vô  Lượng 

Thọ] là Đại A Di Đà Kinh sẽ khiến cho người ta chẳng biết rốt cuộc là kinh 

nào!  Muôn  phần  chớ  nên  thay  đổi  tên  gọi.  Hễ  thay  đổi  thì  lâu  ngày  sẽ  mê 

mất nguồn gốc. 

272 Tức bản Phật Thuyết A Di Đà Tam Da Tam Phật Tát Lâu Phật Đàn Quá Độ Nhân Đạo Kinh 

(hai quyển) do Chi Khiêm dịch vào đời Ngô. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 266 of 274

Trong lời tựa của cư sĩ, có chỗ hơi không được viên mãn, tôi mạo muội 

sửa  đổi.  Vô  Lượng  Thọ  Kinh  Nghĩa  Sớ  do  ngài  [Tịnh  Ảnh]  Huệ  Viễn273 

soạn  vào  đời  Tùy,  cư  sĩ  cho  là  do  ngài  [Lô  Sơn]  Huệ  Viễn  đời  Tấn  soạn. 

Tiểu thuyết thường có chuyện đặt tên theo từng hồi, bọn chúng ta giải thích 

kinh  đã  thành  nề  nếp,  sao  lại  ngược  ngạo  bắt  chước  tiểu  thuyết  chia  thành 

từng  hồi?  Trộm  nghĩ  dùng  văn  Bạch  Thoại  để  giải  thích  thì  trước  hết  phải 

dẫn [nguyên bản] kinh văn, rồi mới dùng văn Bạch Thoại để chú thích giản 

lược. Phàm những chữ thừa thãi không quan trọng đều nhất loạt chẳng dùng. 

Nếu chỗ nào đã rõ ràng thì đừng [giải thích] lan man nữa. Thường thấy có 

những người viết văn Bạch Thoại, [chánh kinh] chẳng có mấy chữ mà biến 

thành [câu văn Bạch Thoại] mười mấy chữ, đâm ra phí công! Nếu hoàn toàn 

viết  hết  kinh  văn  thành  văn  Bạch  Thoại  thì  vàn  muôn  phần  không  nên!  Vì 

sao vậy? Vì về lâu dài [người đọc] sẽ chẳng biết được những điều cốt yếu, 

lại còn làm mất cội nguồn! 

Quang  già  rồi,  mục  lực  chẳng  đủ.  Trong  mùa  Đông  năm  Dân  Quốc  22 

(1933) đã cho đăng tải trên các bán nguyệt san Tân Thân  (xét ra, chính là các 

 tờ Tân Văn Báo và Thân Báo)  lời cự tuyệt hết thảy thư từ hoặc nhờ cậy viết lách. 

Chẳng thể soạn lời tựa [cho cuốn sách của ông] được vì không có tinh lực 

lẫn mục lực, chứ không phải là chẳng muốn ra sức để [hoằng truyền] kinh. 

Ngay như với thư từ nhận được hoặc gởi đi, Quang vẫn phải dùng cả kính 

lúp và kính lão để miễn cưỡng đọc, viết. Nếu chỉ dùng một loại sẽ chẳng thể 

thấy  được.  Hãy  nên  thương  Quang  già  cả,  nghiệp  chướng  sâu  nặng,  đừng 

273 Ngài Huệ Viễn (334-416) Sơ Tổ Tông Tịnh Độ sống vào đời Tấn, thường được gọi là Lô Sơn 

Huệ  Viễn  để  phân  biệt  với  ngài  Huệ  Viễn  (523-592)  người  huyện  Đôn  Hoàng  (tỉnh  Cam  Túc) 

sống  vào  đời  Tùy.  Ngài  Huệ  Viễn  đời  Tùy  đôi  khi  còn  được  gọi  là  Tùy  Viễn,  Tiểu  Viễn,  Đại 

Viễn, Bắc Viễn. Ngài Tùy Viễn theo xuất gia với ngài Tăng Tư vào năm 13 tuổi. Năm 16 tuổi, 

theo  ngài  Trạm  Luật  Sư  sang  Nghiệp  Quận  (nay  là  huyện  Lâm  Chương  tỉnh  Hà  Bắc)  chuyên 

nghiên cứu kinh Đại Thừa, Tiểu Thừa. Sư thọ Cụ Túc năm 20 tuổi, thoạt đầu theo ngài Đại Ẩn 

học luật Tứ Phần, sau chuyên nghiên cứu pháp tạng. Khi Vũ Đế nhà Bắc Châu diệt Tề quốc, ra 

lệnh  hủy  hoại  kinh  tượng,  buộc  Tăng  chúng  hoàn  tục,  Tăng  chúng  trốn  lánh,  Sư  một  mình  ra 

tranh biện với hoàng đế, trách mắng nhà vua: “Bệ hạ nay cậy sức vương giả, tự tung tự tác, phá 

diệt Tam Bảo, là kẻ tà kiến. Địa ngục A Tỳ chẳng phân biệt sang - hèn, đọa xuống đó không sợ 

hay sao?” Vua nổi giận quát: “Chỉ cần trăm họ yên vui, trẫm chẳng từ nan các sự khổ trong địa 

ngục”, nhưng vẫn tha tội, không trừng phạt Sư. Rốt cuộc vua vẫn hạ lệnh hủy diệt Phật pháp, Sư 

bèn ẩn cư ở Cấp Quận, ngầm tụng Pháp Hoa, Duy Ma v.v… để cầu Phật pháp phục hưng. Đến 

khi nhà Tùy diệt nhà Châu, Sư mới xuất hiện, đại khai pháp môn ở Lạc Ấp, rất được Tùy Văn Đế 

kính trọng, nhiều lần triệu vào cung giảng pháp. Không lâu sau, vua hạ chiếu sai Sư trụ tại chùa 

Hưng Thiện, rồi xây riêng ngôi chùa Tịnh Ảnh cho Sư chuyên giảng dạy, nghiên cứu Phật pháp. 

Vì  thế,  người  đời  thường  gọi  Sư  là  Tịnh  Ảnh  Huệ  Viễn.  Năm  Khai  Hoàng  12  (592),  Sư  vâng 

chiếu tham dự dịch trường, san định từ nghĩa trong các bản kinh được dịch, nhưng rồi Sư thị tịch 

ngay trong năm ấy. Sở học của Sư chủ yếu thuộc Địa Luận Tông Nam Đạo Phái, đến tuổi già Sư 

lại học Nhiếp Đại Thừa Luận với ngài Đàm Thiên. Sư thông thạo các kinh điển, thông hiểu văn 

lý, yếu nghĩa, nên được người đương thời xưng tụng là Thích Nghĩa Cao Tổ. Những trước tác nổi 

tiếng  nhất  của  Sư  gồm  Đại  Thừa  Nghĩa  Chương,  Thập  Địa  Kinh  Luận  Nghĩa  Ký,  Hoa  Nghiêm 

Kinh Sớ, Đại Niết Bàn Kinh Nghĩa Ký, Pháp Hoa Kinh Sớ, Duy Ma Kinh Nghĩa Ký, Thắng Man 

Kinh Nghĩa Ký, Vô Lượng Thọ Kinh Nghĩa Sớ… 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 267 of 274

trách móc thì may mắn lắm thay! Dùng văn Bạch Thoại để diễn giải [kinh 

văn] mà dùng chữ  “dịch”  thì chưa khỏi phạm lỗi tiếm dụng [từ ngữ]  “dịch 

 kinh” ,  chẳng  thể  không  cẩn  thận!  Phàm  ăn  nói  phải  dựa  theo  sự  thực,  ông 

suy tôn Quang nào khác kẻ thường dân xưng là hoàng đế, muốn chẳng gây 

hệ lụy khiến cho tôi mắc phải tội khiên “đem phàm lạm thánh” há có được 

ư? Hãy hết sức tránh nhé! 

194. Thư trả lời cư sĩ Nhạc Minh Thọ 

Thư nhận được đầy đủ. Thư [ông gởi vào] hai năm trước đây do không 

khẩn yếu nên tôi chẳng trả lời. Nay bốn vị Thủy, Đặng, Bùi, Dương đều đến 

Lan Châu lo việc đề xướng niệm Phật, thật là may mắn cho đất Cam (Cam 

Túc). Phật pháp đã bặt tiếng vang ở đất Cam từ lâu; mấy năm gần đây, dần 

dần được phục hưng. Dương Hán Công cực lực đề xướng, tiếc rằng đại viện 

của Lạc Thiện Thư Cục ở Lũng Hữu bị lính đóng, ông ta phải ở trong tiểu 

viện thật bất tiện. Lại có ông Quách Hán Nho, Kha Huệ Mẫn đều tu trì khá 

chân  thật.  Năm  trước,  đúng  vào  hôm  Cục  Đạn  Dược  phát  nổ,  người  làm 

công  trong  phân  xưởng  chế  đạn  của  một  đệ  tử  [Quang],  tức  ông  Lý  Tiên 

Đào, đều qua Minh Thủy Lâu xem diễn tuồng, chỉ để lại một người là con 

của  ông  Phó  Kinh  Lý  ở  lại  xưởng.  Nơi  phân  xưởng  của  Mã  Côn  Sơn,  cả 

xưởng  ra  về  hết,  không  còn  một  ai.  Cục  Đạn  Dược  phát  nổ,  mấy  dãy  phố 

đều bị sụp đổ, tan nát sạch, nhưng căn nhà nơi người con của vị Kinh Lý ở 

lại  [hôm  ấy]  vốn  thuộc  xưởng  của  ông  Tiên  Đào  chẳng  bị  tổn  hại  gì.  Một 

gian thờ Phật trong xưởng của ông Côn Sơn cũng chẳng bị tổn hại gì, kiếng 

đều chưa bị nứt vỡ. Tiên Đào tuy có tín tâm, nhưng chưa cực lực tu trì. Côn 

Sơn do được Tiên Đào khuyên lơn, mới bắt đầu quy y, chưa đầy một năm. 

Chuyện này quả thật đã phát khởi tín tâm cho người dân địa phương. 

Hà Hồng Cát ở Cam Cốc cũng khá gắng công đề xướng, ba năm trước 

đây nạn dịch tả chẳng lan đến vùng ấy. Trước khi tròn sáu mươi tuổi, Trịnh 

Triết Hầu là oan gia của Phật pháp; năm tròn sáu mươi tuổi đọc Văn Sao của 

Quang liền sanh tín tâm, ăn chay, niệm Phật, nay cực lực đề xướng tại Bình 

Lương. Các ông Đặng Hiểu Thần, Lý Văn Trạm v.v… ở Tần An mỗi người 

đều đề xướng. Đời đã loạn đến cùng cực, dân không lẽ sống, những người 

có chánh tri chánh kiến từ đời trước đều biết sự lý nhân quả ba đời, luân hồi 

trong lục đạo do đức Phật đã dạy chân thật chẳng sai, đều muốn thoát khỏi 

cõi Ngũ Trược này, lên cõi sen chín phẩm kia. Vì thế, vừa nghe được giáo 

pháp của Phật bèn sôi nổi thuận theo. Nay lại được bốn vị Thủy, Đặng, Bùi, 

Dương  đề  xướng,  sẽ  thấy  Phật  pháp  hưng  thịnh  lớn  lao,  lòng  người  hướng 

thiện, lễ nghĩa, nhân nhượng hưng thịnh, can qua chấm dứt, tịnh xã lập ra, 

vận nước tốt đẹp là điều có thể dự đoán được! 

Quang  già  rồi,  mục  lực  lẫn  tinh  thần  đều  chẳng  đủ,  chẳng  thể  khai  thị 

tường tận được. Nay gởi cho mỗi người các ông hai gói kinh sách. Gói thứ 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 268 of 274

nhất vốn là Tịnh Độ Ngũ Kinh  (một cuốn), đấy chính là căn bản của pháp môn 

Tịnh  Độ,  hãy  nên  thường  thọ  trì;  Tịnh  Độ  Thập  Yếu   (một  bộ  năm  cuốn)  đây 

chính  là  trước  thuật  thiết  yếu  của  pháp  môn  Tịnh  Độ,  Ấn  Quang  Văn  Sao 

 (một bộ bốn cuốn hoặc in thành hai cuốn).  Đây là sách nông cạn, gần gũi nhất, khế 

hợp  thời  cơ  nhất.  Đọc  kỹ  sách  này  thì  những  ý  chánh  của  pháp  môn  Tịnh 

Độ sẽ đều hiểu rõ. Gói thứ hai gồm Gia Ngôn Lục  (một cuốn), đây là những 

nghĩa  trọng  yếu  được  trích  lục  từ  Văn  Sao,  được  chia  thành  môn  loại,  khi 

xem  đỡ  tốn  tâm  lực  nhất;  Tịnh  Độ  Thánh  Hiền  Lục   (ba  cuốn)  thuật  sự  tích 

của  những  người  niệm  Phật  xưa  nay.  Liễu  Phàm  Tứ  Huấn   (một  cuốn),  sách 

này văn lẫn lý đều tinh vi châu đáo, hết thảy mọi người đều nên đọc thuộc. 

Phật Học Cứu Kiếp Biên  (hai cuốn), sách này sưu tập những chuyện nhân quả 

thiển cận trong kinh Phật để mong lòng người hướng thiện. Lịch Sử Thống 

Kỷ  (hai cuốn) thâu thập những sự tích nhân quả báo ứng từ hai mươi bốn bộ 

sử để người đọc lấy chuyện xưa làm gương. Bộ sách này có công dụng như 

hai bộ sách: Trong phần đầu có mục lục, lại có biểu đồ phân loại. Như với 

phần Hiếu thì những gương hiếu tử trong cả bộ sách đều được liệt kê theo số 

quyển, số trang. Những gương không hiếu đễ, không cung kính v.v… tổng 

cộng gồm hai mươi bốn loại. Nếu như muốn tìm theo loại nào thì có thể tra 

[trong bản phân loại ấy], dựa theo số quyển, số trang mà tìm thấy ngay. Gói 

ấy còn hơi thiếu, nên tôi bỏ thêm các loại truyền đơn vào đấy. Các vị Thủy, 

Đặng, Bùi, Dương và ông mỗi người hai gói, tổng cộng là mười gói. Ngoài 

ra còn có năm loại sách Quán Âm Linh Cảm Lục, Gia Ngôn Lục, Kỹ Lộ Chỉ 

Quy, Vật Do Như Thử, Giai Đại Hoan Hỷ mỗi người đều hai gói  (nếu những 

 loại này không có, sẽ bảo [Hoằng Hóa Xã] gởi sách Sơ Cơ Tiên Đạo) để giúp cho việc 

đề xướng. Tổng cộng là hai mươi gói, mong hãy kiểm nhận. 

Đợi đến khi đã nhận được sách đầy đủ và thùng mõ cũng đã nhận được, 

xin hãy viết thiếp cho biết các gói sách đều nhận được đầy đủ   (đây chính là 

 cách ngăn ngừa [bưu điện làm ăn] tắc trách), không cần phải nói nhiều vì tôi mục 

lực chẳng đủ, đọc khá mất sức. Nếu mõ không gởi cẩn thận, không bỏ trong 

một cái rương gỗ sẽ không được. Nếu chẳng bị lạc mất trên đường thì nhận 

được cũng chỉ đem đốt vì ông nhờ tôi mua giùm bốn cái. Sau này hãy nên 

giảm  bớt  [chuyện  nhờ  cậy  mua  sắm]  những  thứ  ấy.  So  với  kinh  sách,  đem 

gởi những thứ ấy qua bưu điện lắm thủ tục hơn nhiều. Xin hãy đem thư này 

đưa  cho  bốn  vị  ấy  xem.  Người  học  Phật  phải  lấy  chú  trọng  thực  hành  làm 

gốc, không cần phải gởi đến những lời lẽ sáo rỗng! 

195. Thư trả lời cư sĩ Châu Tử Tú 

Nhận được thư, tôi khôn ngăn cảm kích, hổ thẹn. Ông nói đến biện pháp 

của hội phóng sanh đủ thấy từ tâm, nghị lực; hãy nên dựa vào đó để khuyên 

khắp hết thảy mọi người kiêng giết, bảo vệ sanh mạng, ăn chay, niệm Phật 

thì  mới  là  đại  phóng  sanh  và  chính  mình  lẫn  những  người  cùng  hàng  đều 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 269 of 274

được thả vào biển pháp Liên Trì, ngõ hầu vĩnh viễn thoát khỏi nỗi khổ sanh 

tử,  thường  hưởng  niềm  vui  chân  thường  thì  mới  là  phóng  sanh  có  kết  quả 

lớn  lao.  Hôm  mồng  Bảy,  tôi  đã  gởi  thư  cho  [Châu]  Bá  Tù  và  gởi  bốn  gói 

Văn Sao, chắc đã nhận được rồi! 

Nói  tới  công  phu,  đạo  đức  của  tiên  sinh  Tấn  Tô,  khôn  ngăn  khiến  cho 

người khác phải mất hồn! Tuy nhiên, ông ta chú trọng pháp luyện đan, xem 

lời  ông  ta  tự  thuật  nói  “đã  được  bí  truyền  của  tiên  sinh  X….  Vị  tiên  sinh 

X… đã kế thừa pháp mạch chân chánh từ nguồn pháp do Lục Tổ truyền cho 

người  thế  tục”;  lời  lẽ  ấy  chính  là  lời  nói  phổ  biến  của  hết  thảy  ngoại  đạo! 

Nếu ông Tấn thật sự được lợi ích chân thật nơi Phật pháp, quyết chẳng thốt 

ra  lời  lẽ  “bịt  tai  trộm  linh”  ấy!  Các  hạ  cho  rằng  để  dẫn  dụ  kẻ  sơ  cơ,  ngoài 

cách “luyện đan, tánh - mạng song tu” ra, chẳng thể nào khiến cho kẻ sơ cơ 

nhập  đạo  được  ư?  Sự  tu  trì  của  ông  ta  phần  nhiều  lấy  Phật  pháp  làm  chủ, 

nhưng  những  điều  ông  ta  đề  xướng  phần  nhiều  trái  nghịch  Phật  pháp,  mà 

còn đáng gọi là bậc quân tử đức dầy “tâm và miệng như một, lời nói đi đôi 

với việc làm” ư? 

Để  trả  lời  câu  kết  luận  của  Ngũ  Đình  Phương,  các  hạ  đã  lấy  công  phu 

minh tâm làm chứng thì quả thật [tuy] đã mượn lời lẽ nhà Thiền để làm bùa 

hộ thân, nhưng vẫn chưa hiểu Thiền Tông, thật sự chẳng biết “đại triệt đại 

ngộ  là  ngộ  nhưng  chưa  chứng”.  Đừng  nói  “hễ  ngộ  thì  hư  không  nát  vụn, 

người lẫn pháp đều mất, thánh, Phật, tiên, phàm, Tấn Tô đều quy vào chốn 

quê  hương  chẳng  có  gì”;  ngay  như  đã  chứng  được  lý  “hư  không  nát  vụn, 

người lẫn pháp đều mất” cho đến “thánh, Phật, tiên, phàm, Tấn Tô hiện bày 

trọn vẹn sát sao” vẫn chớ nên lẫn lộn! Huống chi, dẫu ngộ thì vẫn là phàm 

phu sanh tử, [phải là] chứng thì mới có thể thoát lìa luân hồi. Người đời nay 

có ai ngộ được, huống là chứng ư? Đấy là lý do vì sao đức Như Lai mở rộng 

pháp  môn  Tịnh  Độ  để  khiến  cho  khắp  hết  thảy  chúng  sanh  đều  cùng  liễu 

sanh thoát tử ngay trong đời này. 

Xưa  kia,  Quang  trúng  phải  chất  độc  của  bọn  Hàn  -  Âu  -  Trình  -  Châu, 

hủy  báng  Phật  pháp.  Tấn  Tô  mượn  Phật  pháp  để  mở  rộng  môn  đình  luyện 

đan, lại sợ lỡ ra chẳng được lợi ích thật sự nên vẫn ngấm ngầm y theo Phật 

pháp  tu  trì  để  tự  ngăn  ngừa  những  mất  mát  lỡ  có  thể  xảy  ra.  So  về  hình 

tích thì Tấn Tô hơn Quang rất nhiều, nhưng Quang đã biết Phật pháp quyết 

chẳng thể “ngấm ngầm vâng hành, ngoài mặt thốt lời bài xích”. Tấn Tô bảo 

là “đã đắc pháp do Lục Tổ bí mật truyền cho hàng bạch y”; lời lẽ ấy đúng là 

quét sạch các vị đại tổ sư sau thời Lục Tổ! Cái tâm ấy cố nhiên chẳng thẳng 

thắn,  chất  phác,  không  dối  trá  như  Quang  được.  Tuy  nhiên,  mỗi  người  có 

điều  ưa  thích  riêng,  há  Quang  có  thể  ép  người  khác  thuận  theo  mình  được 

ư? Chỉ vì có duyên nên mới chẳng ngại gì bình luận đại lược một phen. Nếu 

ông nghĩ là không đúng, xin ông cứ tuyên dương rộng rãi đạo của ông ta cho 

được truyền khắp thiên hạ thì tôi cũng rất mong mỏi ưa thích nghe vậy. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 270 of 274

196. Thư trả lời cư sĩ Châu Chí Thành (thư thứ nhất) 

Phàm là người tu hành hãy nên tu trong nhà của chính mình, chẳng cần 

nhất định phải đến tu trong [Cư Sĩ] Lâm. Nếu [ai nấy] đều đến tu trong Cư 

Sĩ Lâm thì sao có căn nhà đủ lớn để chứa? Người đông thì chi phí trong Cư 

Sĩ  Lâm  cũng  phải  nhiều,  mọi  người  phải  bươn  chải  nhọc  nhằn,  những 

chuyện  trong  nhà  có  khi  chẳng  thể  lo  liệu  tới  nơi  tới  chốn.  Tất  cả  Cư  Sĩ 

Lâm,  Tịnh  Nghiệp  Xã  chẳng  qua  [được  lập  ra]  nhằm  làm  một  cơ  sở  để  đề 

xướng  mà  thôi.  Mỗi  tháng  cử  hành  một  hoặc  hai  lần.  Nếu  đông  người  lễ 

Phật khó thể chứa hết, hãy nên chia ra ngày lễ tụng [riêng biệt] cho nam nữ. 

Lễ Phật xong, giảng diễn kinh Phật một hai tiếng đồng hồ rồi bảo họ về nhà 

ngõ hầu chẳng đến nỗi bị người ngoài mang lòng đố kỵ, bịa chuyện đồn đãi. 

Đối với pháp môn để tu trì, cố nhiên không có cao - thấp! Thiền, Luật, 

Mật, Tịnh đều là đại pháp để liễu sanh thoát tử, nhưng luận trên thân phận 

của chúng sanh đời Mạt thì chẳng tu pháp môn Tịnh Độ quyết khó thể liễu 

thoát  ngay  trong  đời  này  do  các  pháp  môn  khác  đều  cậy  vào  tự  lực;  pháp 

môn Tịnh Độ cậy thêm Phật lực. Phật lực, tự lực khác biệt vời vợi một trời 

một  vực!  Không  biết  nghĩa  này,  lầm  lạc  bắt  chước  cách  tu  của  người  có 

khả năng to lớn, thật khó thể đạt được lợi ích thật sự. Vì thế, thiền sư Bách 

Trượng  của  Thiền  Tông  nói:   “Tu  hành  bằng  cách  niệm  Phật  là  ổn  thỏa, 

 thích  đáng” .  [Trong  Bách  Trượng  Thanh  Quy],  cầu  đảo  cho  vị  Tăng  bị 

bệnh, đưa vị Tăng đã mất đi thiêu đều chú trọng vãng sanh. Do đây biết Tây 

Phương Cực Lạc thế giới là chỗ quy túc của hết thảy thượng thánh hạ phàm 

tu tập Phật đạo vậy. 

Trong phẩm Phổ Hiền Hạnh Nguyện của kinh Hoa Nghiêm, các vị Pháp 

Thân đại sĩ khắp tột cùng Hoa Tạng thế giới hải đem công đức của mười đại 

nguyện vương hồi hướng vãng sanh Tây Phương Cực Lạc thế giới để mong 

viên mãn Phật Quả, huống chi chúng sanh đời Mạt căn cơ kém hèn ư? Công 

phu  Thiền  Tông  dẫu  đạt  đến  địa  vị  đại  triệt  đại  ngộ  nhưng  hễ  Phiền  Hoặc 

chưa đoạn thì vẫn chẳng thể liễu thoát ngay trong đời này. Ngũ Tổ Giới lại 

làm thân [Tô] Đông Pha, Thảo Đường Thanh lại làm Lỗ Công là những tấm 

gương đời trước   (Ngũ Tổ là tên chùa. Giới là Sư Giới, tên người. Sư Giới từng làm 

 Trụ Trì chùa Ngũ Tổ, nên gọi là Ngũ Tổ Giới, thuộc pháp hệ Vân Môn của pháp tổ Đại 

 Giác  Liên  quốc  sư274.  Sư  kiến  địa  cao  siêu,  môn  đình  cao  ngất,  người  học  phần  nhiều 

 kiêng  sợ  chẳng  dám  thân  cận.  Chết  rồi  lại  sanh  làm  Tô  Đông  Pha,  có  bằng  chứng  rất 

274 Đại Giác Hoài Liên (1009-1090), người Chương Châu, tỉnh Phước Kiến, xuất gia từ nhỏ, dốc 

chí học đạo, du phỏng. Sư theo học với ngài Lặc Đàm Hoài Trừng mười mấy năm. Sau khi được 

ngài Hoài Trừng ấn khả, bèn sang chùa Viên Thông ở Hỗ Sơn giữ chức Thư Ký trong đạo tràng 

của ngài Cư Nạp (Tổ Ấn thiền sư). Vua Tống Nhân Tông nghe tiếng ngài Cư Nạp, xuống chiếu 

vời  sang  Trụ  Trì  chùa  Tịnh  Nhân  để  hoằng  dương  đạo  Thiền  ở  kinh  đô.  Ngài  Cư  Nạp  viện  cớ 

bệnh tật để từ chối, tiến cử ngài Hoài Liên đi thay. Vào chầu vua, đối đáp đại ý thiền pháp thông 

suốt, vua hết sức đẹp dạ, bèn phong hiệu Đại Giác Thiền Sư. Từ đấy, Sư đại khai thiền pháp tại 

chùa Tịnh Nhân. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 271 of 274

 rõ ràng. Thảo Đường là tên chùa, Thanh là tên người. Tăng Lỗ Công tên Công Lượng,  

 chính  là  hậu  thân  của  Thảo  Đường  Thanh 275;  làm  Thừa  Tướng  vào  lúc  năm  mươi  bảy 

 tuổi, được phong tước Lỗ Quốc Công, cũng có bằng chứng rõ rệt).  Nhìn vào đây có 

thể biết sự khó khăn do cậy vào tự lực liễu sanh tử! 

Thiền  Tông  thường  nói  “minh  tâm  kiến  tánh,  kiến  tánh  thành  Phật”. 

“Minh tâm kiến tánh” là đại triệt đại ngộ. Nói “kiến tánh thành Phật” là đích 

thân thấy được đức Phật thiên chân nơi tự tánh thì gọi là “thành Phật”. Đấy 

chính là “lý tức Phật” và “danh tự tức Phật”, chứ không phải là Cứu Cánh 

Phật phước huệ viên mãn! Vị ấy tuy ngộ đến chỗ cùng cực, đích thân thấy 

được Phật Tánh, nhưng vẫn là phàm phu, chẳng phải là thánh nhân. Nếu có 

thể rộng tu Lục Độ, trong hết thảy cảnh duyên đều đối trị tập khí phiền não 

cho thanh tịnh không còn thừa sót sẽ có thể liễu sanh thoát tử, vượt ra ngoài 

tam giới, chẳng ở trong lục đạo nữa. Thời đức Phật còn tại thế, hạng người 

như vậy rất nhiều, trong thời Đường - Tống vẫn còn có, nay thì đại triệt đại 

ngộ còn chưa dễ được, huống là bậc hết sạch phiền não ư? 

Thuyết  “hiện  thân  thành  Phật”  hoặc  còn  gọi  là  “tức  sanh  thành  Phật” 

(thành Phật ngay trong đời này) của Mật Tông giống như thuyết “kiến tánh 

thành Phật” của Thiền Tông, đều ứng theo công phu rất sâu mà nói. Chớ nên 

tưởng  lầm  là  thật  sự  có  thể  thành  Phật  ngay  trong  thân  này!  Cần  biết  rằng 

thành Phật ngay trong thân này, chỉ có mình đức Thích Ca Mâu Ni Phật mà 

thôi!  Ngoài  ra,  dẫu  là  cổ  Phật  thị  hiện,  cũng  không  có  chuyện  “hiện  thân 

thành Phật” (thành Phật ngay trong thân hiện tại)! Kẻ vô tri thường hiểu lầm, 

mất mát lớn lắm! Cận sự nam nữ tại gia lấy chất phác niệm Phật làm gốc. 

Cư  sĩ  tin  Phật  đã  lâu  năm,  chắc  là  tu  trì  đã  nắm  vững,  đừng  coi  pháp  môn 

Tịnh Độ là thừa thãi, và xin hãy dạy cho hết thảy những nam nữ tin Phật nơi 

quý địa nỗ lực tu trì, nhất tâm niệm Phật, đấy là hợp thời cơ nhất! 

197. Thư trả lời cư sĩ Châu Chí Thành (thư thứ hai) 



Năm  ngoái  cư  sĩ  từ  xa  nghe  hư  danh,  từ  ngàn  dặm  đến  đây.  Quang  là 

ông Tăng vô tri vô thức chỉ biết cơm cháo, đạo đức lẫn tu trì chẳng có mảy 

may nào, chỉ biết niệm Phật mấy câu, sao có thể làm thầy người khác được? 

Do ông mang ý kiền thành, chẳng thể không nói đại lược nhằm tỏ rõ, nêu ra 

những điểm chánh yếu trong đại pháp rốt ráo. Hôm qua nhận được thư, biết 

cả nhà ông niệm Phật, cần nên biết rằng “mười phương cõi Phật phải đạt đến 

địa  vị  Niệm  Phật  ấy  mới  có  thể  vãng  sanh”.  Phàm  phu  sát  đất  chướng  sâu 

275  Thảo  Đường  Thiện  Thanh  (1057-1142),  là  một  vị  danh  tăng  thuộc  phái  Hoàng  Long,  Tông 

Lâm Tế, người huyện Bảo Xương tỉnh Quảng Đông. Từ nhỏ đã tham yết thiền sư Pháp Tư chùa 

Hương Vân, được xuất gia năm Nguyên Phong thứ tư (1081) đời Tống Thần Tôn, đến tham học 

với Đại Quy Mộ Triết, rồi xin nhập chúng của ngài Hối Đường Tổ Tâm, được nối pháp của ngài 

Tổ Tâm. Năm Chánh Hòa thứ năm (1115), Sư sang Giang Tây hoằng dương dòng thiền Hoàng 

Long, từng trụ tại chùa Thảo Đường ở Giang Tô. Những lời dạy được môn nhân thu thập thành 

bộ Thảo Đường Thanh Hòa Thượng Ngữ Yếu. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 272 of 274

huệ cạn, thiện căn kém mỏng, thọ mạng ngắn ngủi, muốn cậy vào tự lực để 

thoát khỏi tam giới theo chiều dọc, giống như một hạt cát bỏ vào trong nước 

bèn chìm. Nếu đem tảng đá to nặng mấy vạn cân bỏ lên một cái thuyền; đá 

tuy lớn nặng, nhưng nhờ có thuyền chở nên chẳng bị chìm! Đủ thấy sự khó - 

dễ giữa tự lực và Phật lực. Pháp môn Niệm Phật hoàn toàn cậy vào Phật lực. 

Muốn  liễu  sanh  tử  thì  phải  niệm  Phật,  vượt  ngang  khỏi  tam  giới  tiếp  dẫn 

vãng  sanh.  Chương  [Đại  Thế  Chí  Bồ  Tát  Niệm  Phật]  Viên  Thông  dạy: 

 “Nhiếp trọn sáu căn, tịnh niệm tiếp nối, nhập Tam Ma Địa, ấy là bậc nhất” . 

Cư  sĩ  túc  căn  sâu  dầy,  chắc  hiểu  rõ  lý  này.  Quang  già  rồi,  mục  lực  quáng 

lòa, khó viết được chữ bé. Từ nay về sau đừng gởi thư đến nữa. Vẫn mong 

ông tự cầu tinh tấn  (Mồng Sáu tháng Năm năm Dân Quốc 25 - 1936)



198. Thư trả lời cư sĩ Tưởng Đức Trạch

Nay may mắn vì bị bệnh bèn lễ Phật mà được lành, từ ngoại đạo trở lại 

Phật đạo, nếu chẳng phải là đời trước đã có thiện căn, làm sao được như thế? 

Hãy nên sanh lòng cảm kích lớn lao, sanh lòng hổ thẹn lớn lao. Tâm hổ thẹn 

phát  sanh,  tâm  tà  vạy  sẽ  diệt.  Hổ  thẹn  là  bước  đầu  để  nhập  đạo.  Đã  muốn 

học Phật, hãy nên cực lực giữ vẹn luân thường, trọn hết bổn phận, dứt lòng 

tà,  giữ  lòng  thành,  đừng  làm  các  điều  ác,  vâng  giữ  các  điều  lành  để  làm 

người hiền, người lành trong thế gian ngõ hầu lập được nền tảng. Ấy là vì 

Phật pháp dùng Tam Quy, Ngũ Giới, Thập Thiện để dạy hết thảy tứ chúng. 

Nếu chẳng giữ vẹn luân thường v.v… thì khí phận Tam Quy, Ngũ Giới cũng 

chẳng có, sẽ trở thành tội nhân trong cả Nho giáo lẫn Thích giáo. Dẫu có tu 

trì, nhưng do tâm bất thiện, lợi ích đâm ra nhỏ tí ti! 

Nay  đặt  pháp  danh  cho  ông  là  Đức  Trạch,  nghĩa  là  dùng  tâm  đại  Bồ 

Đề  tự  lợi,  lợi  người  để  tu  trì  Tịnh  nghiệp,  tự  hành,  dạy  người,  sao  cho  hết 

thảy mọi người quen biết đều cùng được gội Phật ân. Vì thế, đặt tên là Đức 

Trạch.  Mẹ  ông  tuổi  đã  cao,  hãy  nên  khuyên  cụ  sanh  lòng  tin  phát  nguyện, 

thường niệm Phật hiệu, cầu sanh Tây Phương. Cụ không đọc được kinh sách 

thì  hãy  nên  kể  cho  cụ  nghe  cảnh  tượng  Tịnh  Độ,  phương  pháp  tu  trì,  ngõ 

hầu cụ được lìa sanh tử ngay trong đời này. Đấy là “đại hiếu, tôn kính cha 

mẹ”.  Đối  với  thê  thiếp,  hãy  nên  kính  trọng  như  khách,  chớ  nên  quên  thân 

theo đuổi dục lạc! Hãy nên đem ý này nói với cô ta. Đôi bên cùng chú trọng 

giữ gìn thân thể để con cháu đông đầy, sẽ chẳng đến nỗi bệnh tật, chết yểu, 

chẳng  lo  không  thể   “tề  mi  giai  lão”   (hạnh  phúc  đến  già).  Con  cái  hãy  nên 

khéo dạy từ bé. Nếu không, sau này chúng có thể đi vào ngõ rẽ, ấy chính là 

tự diệt dòng họ của chính mình đấy! 

Nay  gởi  cho  ông  những  sách  Tịnh  Độ  Thập  Yếu,  Phật  Học  Cứu  Kiếp 

Biên, Sơ Cơ Tiên Đạo (trong sách ấy có bài thuốc trị bệnh cùi), Chánh Tín 

Lục,  Văn  Sao,  Gia  Ngôn  Lục,  Thọ  Khang  Bảo  Giám  v.v…  Phàm  những 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 273 of 274

pháp tu trì, giữ thân đều đã đầy đủ chẳng thiếu, nhưng phải nghiêm túc tu trì 

mới được. Đối với những pháp luyện đan vận khí của ngoại đạo đã học trước 

kia  đều  nên  bỏ  sạch  đi!  Cần  biết  rằng  đấy  là  những  pháp  để  giữ  thân,  chứ 

không phải là pháp để liễu sanh tử. Dùng tấm lòng trong sạch, ít ham muốn 

để  giữ  gìn  cái  thân  sẽ  có  ích  không  bị  tổn  hại.  Dùng  luyện  đan  vận  khí  để 

giữ thân nếu sử dụng thích đáng sẽ tăng thêm tuổi thọ, thân thể khỏe mạnh; 

nhưng nếu dùng sai cách thì mắt lòa, tai điếc, sanh mụn nhọt, ghẻ chốc. Gần 

đây, những người trong Đồng Thiện Xã276 phần nhiều có những kẻ thân tê 

liệt, tâm si ngốc, xin đừng vì lợi ích nhỏ nhoi mà vẫn chẳng chịu bỏ [pháp 

luyện đan vận khí] đi! 

Quang  già  rồi,  mục  lực,  tinh  thần,  công  phu  đều  không  đủ,  chớ  nên 

thường  gởi  thư  tới.  Do  đã  có  những  sách  Văn  Sao,  Thập  Yếu,  Cứu  Kiếp 

v.v… cố nhiên không cần phải gởi thư hỏi han nữa! Nếu muốn làm bậc đại 

thông gia thì gởi thư hỏi sẽ chẳng thể đạt được. Thật hết sức khó trở thành 

bậc đại thông gia. Dẫu có đạt được thì cũng chẳng vì thông suốt lớn lao mà 

có thể giải quyết xong chuyện sanh tử trong đời này đâu nhé! 

199. Thư trả lời cư sĩ Trang Bính Hỏa 

Trang  Bính  Hỏa,  pháp  danh  là  Huệ  Cự,  nghĩa  là  dùng  lửa  đuốc  trí  huệ 

của  Phật  pháp  để  phá  trừ  hết  thảy  ngu  si  tăm  tối  của  ta  lẫn  người,  để  mọi 

người cùng được thoát khỏi hang quỷ hắc ám, cùng đạt đến chánh đại quang 

minh trong vô thượng Phật đạo, như dùng một cây đuốc để thắp trăm ngàn 

cây đuốc, đuốc này thắp cho đuốc kia, truyền mãi chẳng cùng tận. Người già 

sáu mươi tuổi đề xướng tốt nhất. 

276  Đồng  Thiện  Xã  (còn  có  danh  xưng  là  Đồng  Thiện  Đường,  Hồng  Tín  Đại  Đồng  Xã)  là  một 

thứ tà giáo, mệnh danh Tam Giáo Đồng Nguyên, được Bành Nhữ Tôn (1873-1950) sáng lập vào 

năm  1912  tại  trấn  Long  Thủy,  huyện  Đại  Túc  (nay  thuộc  Trùng  Khánh),  tỉnh  Tứ  Xuyên.  Đồng 

Thiện Xã chủ trương “dùng lễ tiết Nho giáo, tu tập công phu Đạo giáo nhằm chứng quả vị thuộc 

Thích giáo (đạo Phật)”. Họ thờ Khổng Tử, Lão Tử, Thích Ca Mâu Ni Phật; lại còn rêu rao “ai gia 

nhập đạo sẽ tránh được kiếp nạn, được thăng lên thiên đường”. Họ vay mượn thuật ngữ Long Hoa 

Hội từ Phật giáo để tuyên truyền kiếp nạn đến gần, ai theo đạo họ sẽ được Phật, trời, tiên thiên 

cứu rỗi, dùng những hình thức cúng tế kỳ bí để chiêu dụ tín đồ, nhất là cầu cơ, hầu đồng để tiên 

nhập vẽ bùa, đốt lấy tro hòa vào nước trị bịnh. Họ khôn khéo vận động để được chánh quyền Dân 

Quốc phê chuẩn như một tôn giáo chánh thức vào năm 1917, thậm chí Quốc Vụ Tổng Lý (Thủ 

Tướng) Đoàn Kỳ Thụy và Đại Tổng Thống Tào Côn đều trở thành Hộ Pháp của họ. Được sự ủng 

hộ  của  chánh  quyền  Dân  Quốc  Bắc  Dương,  giáo  phái  này  lớn  mạnh  rất  nhanh,  thành  lập  phân 

hội tại hầu hết các huyện, tỉnh Trung Hoa. Chủ trương tái lập đế chế phong kiến của Bành Nhữ 

Tôn rất hợp ý các tướng lãnh quân phiệt nên càng được họ ủng hộ mạnh mẽ. Từ năm 1927, nhằm 

thỏa mãn tham vọng, Đồng Thiện Xã cấu kết với quân phiệt Nhật Bản, đưa phế đế Phổ Nghi của 

Thanh  Triều  về  làm  hoàng  đế  Mãn  Châu  Quốc;  đồng  thời  gây  bạo  loạn  nhiều  nơi  nhằm  lật  đổ 

Quốc Dân Đảng. Do vậy, chánh quyền Quốc Dân Đảng thay đổi thái độ, đàn áp Đồng Thiện Xã. 

Năm 1948, Bành Nhữ Tôn triệu tập hội nghị khẩn cấp tại Thượng Hải, ra lệnh cho tín đồ cướp vũ 

khí của quân Quốc Dân Đảng. Sau khi Hoa Lục rơi vào tay Mao Trạch Đông, thế cùng lực kiệt, 

Bành Nhữ Tôn nuốt vàng tự tử tại Tứ Xuyên. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, trang 274 of 274

Cần biết rằng pháp liễu sanh thoát tử chỉ có Phật pháp là được như vậy, 

nhưng  hết  thảy  các  pháp  môn  đều  phải  đoạn  sạch  phiền  não  Hoặc  nghiệp 

thì mới có thể liễu thoát. Nếu còn mảy may Phiền Hoặc chưa tận thì vẫn ở 

trong  sanh  tử  y  như  cũ,  do  chỉ  cậy  vào  tự  lực  nên  đạt  được  lợi  ích  hết  sức 

khó khăn. Chỉ có một pháp Niệm Phật hoàn toàn cậy vào Phật lực, chỉ cần 

có lòng tin chân thật, nguyện thiết tha, không một ai chẳng vãng sanh Tây 

Phương.  Đã  vãng  sanh  Tây  Phương  sẽ  tự  đạt  được  “không  còn  sanh  tử”. 

Pháp môn này là pháp môn dễ tu mà dễ thành công nhất trong Phật pháp. 

Ông đã sáu mươi tuổi rồi, may mắn gặp được pháp này, hãy rất nên phát 

tâm đại Bồ Đề (tức là tâm tự lợi, lợi người), lấy thân mình làm gương, khiến 

cho hết thảy những người đồng đạo đều cùng bỏ ngoại đạo học Phật đạo thì 

công đức lớn lắm. Phật pháp là pháp công khai, không có chuyện bí truyền. 

Mặc cho người khác phát tâm, bằng lòng tu cũng được, tu giữa chừng bỏ dở 

cũng để mặc cho người ấy, trọn chẳng buộc người khác phải thề thốt độc địa 

này nọ! Muốn biết đại lược, xin hãy đọc trước các sách Gia Ngôn Lục, Văn 

Sao của Quang v.v… sẽ tự biết, ở đây không viết cặn kẽ. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên

Quyển 1 hết



cover_image.jpg
An-Quang-Phap-
Su-Van-Sao-Tam-
Bien-Quyenl





